
 
 

UNIVERSITÉ FÉLIX HOUPHOUËT-BOIGNY 

(ABIDJAN) 

 

UFR : SCIENCES DE L’HOMME ET DE LA SOCIÉTÉ 

DÉPARTEMENT DE PHILOSOPHIE  

Parcours A : Métaphysique et Esthétique 

Année académique : 2023-2024 

 

Sujet 

UNE HERMÉNEUTIQUE DE L’ÊTRE, DU SAVOIR ET DU POUVOIR 

DANS KAÏDARA DE AMADOU HAMPÂTÉ BÂ 

 

Mémoire de Master 

 

                 PRÉSENTÉ PAR :                                            ENCADREUR : 

           M. DIALLO Souleymane                                M. KOUADIO Koffi Décaird 

                         Étudiant                                                    Maître de conférences 



 
 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

Parcours A : MÉTAPHYSIQUE ET ESTHÉTIQUE 

 

Sujet 

UNE HERMÉNEUTIQUE DE L’ÊTRE, DU SAVOIR ET DU POUVOIR 

DANS KAÏDARA DE AMADOU HAMPÂTÉ BÂ 

Projet de Master 

 

 

 

 

 

 



4 
 

SOMMAIRE 

 

INTRODUCTION………………………………………………………………......................... 5 

 

PREMIÈRE PARTIE : L’ORIGINE DE LA PENSÉE HAMPÂTÉBIENNE DE 

L’ÊTRE…………………………………………………………………………………………. 21 

CHAPITRE I : L’HISTORIOGRAPHIE DU CONCEPT DE 

L’ÊTRE………………………………………………………………………………………….. 24 

CHAPITRE II : L’ÊTRE DANS LA TRADITION PEULE ET DANS LA CONCEPTION 

ISLAMIQUE, DEUX SOURCES DE LA PENSÉE 

HAMPÂTÉBIENNE……………………………………………………………………………. 32 

 

DEUXIÈME PARTIE : DE L’ÊTRE COMME FONDEMENT DU SAVOIR : LE POUVOIR 

APPELÉ À CORRES-PONDRE …………………………….................................................... 49  

CHAPITRE I : LE VOYAGE INITIATIQUE VERS KAÏDARA 

L’ÉNIGME……………………….………………………………….………………………….. 51 

CHAPITRE II : LES ÉPREUVES DU SAVOIR………………………………………………... 62 

 

TROISIÈME PARTIE : DE LA SOURCE DE LA DESTRUCTION DE L’HOMME À 

L’ÉDUCATION À L’ÊTRE DU SAVOIR : UN MOYEN D’ACCÈS AU POUVOIR 

………………………………………………………………………………………………...… 75 

CHAPITRE I : L’ORIGINE DE LA DÉCHÉANCE DE L’HOMME…………………………... 77 

CHAPITRE II : L’ÉDUCATION À L’ÊTRE DU SAVOIR, UN PROCESSUS DE 

RECONSTRUCTION DE L’INDIVIDU ET D’ACQUISITION DE L’AVOIR ET DU POUVOIR 

NOBLES ET PROFITABLES…………………………………………………………………... 89 

 

CONCLUSION……………………………………………………………………………….. 107 

BIBLIOGRAPHIE……………...…………………………………………….......................... 114 

TABLE DES MATIÈRES……………………………………………………......................... 123 

 

  



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

La question de l’Être en rapport avec le savoir a toujours occupé une place 

prépondérante en philosophie. En effet, depuis Héraclite, la sagesse ne consiste qu’en 

une seule chose : « Connaitre l’ordre qui gouverne toutes choses, à travers toutes 

choses. »1 Cet ordre est ce qui fonde l’idée que « Tout est un. »2 Comprendre cela 

est, selon Héraclite, acquérir un savoir divin. La participation à ce savoir revient à 

percevoir toutes les choses en parfait accord avec les lois qui les gouvernent.  

À la suite d’Héraclite, cette question de rapport entre l’Être et le savoir 

intéressera Platon. Contrairement à Héraclite qui a développé une philosophie du 

mouvement, la philosophie platonicienne récuse d’attribuer la connaissance vraie à 

ce qui est soumis au changement et prône l’idée que cette connaissance ne peut être 

qu’immuable, parce qu’elle émane de l’Idée qui est tout aussi immuable qu’éternelle. 

Pour Platon, le savoir ne devient savoir que s’il a pour objet « ce qui est réellement 

une réalité »3. En effet, ce qui relève d’une réalité, pour lui, c’est l’Idée. Elle est la 

Forme qui peut accorder à l’homme le savoir authentique. À cet effet, il dira : « La 

connaissance dont l’objet est l’être (…) est celle qui est, de loin, la plus vraie de 

toutes. »4 

Cette question de l’Être et du savoir, débattue par les anciens philosophes 

comme Héraclite et Platon, devient au XXe siècle, l’une des problématiques de 

Hampâté Bâ (philosophe, historien et ethnologue né vers 1900 et s’éteint vers 1990). 

Ce dernier, en développant la culture peule à travers une littérature orale africaine, 

étale, par le biais d’un conte initiatique peul, une pensée de l’Être en rapport avec le 

savoir et le pouvoir. Dans sa quête du savoir et du pouvoir et son souci de préserver 

la tradition orale, qui était sur le point de disparaitre, Hampâté Bâ s’engage à écrire 

 
1 Héraclite, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalès de Milet à Prodicos, trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-

Flammarion, 1964, p. 76. 
2 Héraclite, Fragments, trad. Jean François Pradeau, Paris, Garnier-Flammarion, 2002, fragment 50. 
3 Platon, Phèdre, trad. Victor Cousin, Paris, Libraire-Éditeur, 1849, p. 247e. 
4 Platon, Philèbe, trad. Victor Cousin, Paris, Garnier-Flammarion, 2002, p. 58a. 



7 
 

des enseignements qu’il héritera de ses maîtres. Il dit à cet effet ceci : « Lorsque 

j’écris, c’est de la parole couchée sur le papier. »5 C’est-à-dire que ses écrits ne sont 

que le reflet de ce qu’il a appris par la parole. La parole, dans l’Afrique d’hier, était 

la voie par laquelle les enseignements se divulguaient à travers des contes, des 

mythes et des légendes.  

La tradition orale de l’Afrique d’hier accordait au verbe un statut sacré. Par la 

parole, on pouvait distinguer l’individu en face parce que sa parole reflétait sa nature 

personnelle. C’est en ce sens que Hampâté Bâ souligne : « C’est dans les sociétés 

orales que (…) l’homme est lié à sa parole. »6 L’homme est attaché à sa parole et sa 

parole témoigne de ce qu’il est. C’est pourquoi, de sa rencontre avec Koullel qui lui 

transmit la tradition et l’art de la narration des peuls, il fit sortir plusieurs ouvrages 

dont Kaïdara en 1969. 

 Cet ouvrage de Hampâté Bâ est un « récit initiatique inspiré des mythes peuls 

sur la connaissance du monde »7. Il met en évidence l’aventure de trois compagnons 

en quête de soi sur le chemin de l’initiation. Cette dernière consiste en une quête de 

la connaissance de l’Être et du cosmos ayant pour objectif essentiel : « La réalisation 

plénière de l’individu parvenu à percer le mystère des choses et de la vie. »8 C’est 

sans doute en raison de ce but que Niamkey-Koffi affirme ceci : « Kaydara est (…) 

un récit qui raconte la vie comme une longue initiation, c’est-à-dire un voyage 

jalonné d’épreuves, tout comme le voyage des morts qui est soumis à de multiples 

épreuves que chaque être humain doit surmonter pour parvenir à sa destinée »9. De 

ce point de vue, il n’est pas étonnant de voir dans ce conte, les trois voyageurs qui 

 
5 Amadou Hampâté Bâ, Oui mon commandant !, Mémoires (2e tome), Paris, Éd. Actes Sud, Arles, 1994, p. 484. 
6 Amadou Hampâté Bâ, « La tradition vivante », in Histoire générale de l’Afrique : Méthodologie et préhistoire 

africaine, Paris, Édition UNESCO, 1980, ch. 8, p. 192.  
7 Pius N’gandu Nkashama, Dictionnaire des œuvres littéraires africaines de langue française, Paris, Nouvelle du Sud, 

1994, p. 27. 
8 Amadou Hampâté Bâ, Aspects de la civilisation africaine, Paris, Présence africaine, 1972, p. 39. 
9 Niamkey-Koffi, Une lecture de Kaydara, Paris, Harmattan, 2023, p. 18. 



8 
 

entreprendront un voyage parsemé d’épreuves pour rencontrer l’Être Kaïdara. Ce 

cheminement se soldera par la réalisation de la destinée de chacun.  

 Après cette présentation succincte de l’ouvrage, il nous faut souligner que 

toutes les théories développées par les penseurs depuis l’époque antique jusqu’à nos 

jours pour penser la réalisation de l’homme ; tant au niveau individuel qu’au niveau 

social, ne prenant pas en compte l’Être du savoir, sont vouées à l’échec. Aussi, le fait 

de penser l’avoir et le pouvoir comme la condition sine qua non de l’acquisition du 

bonheur de l’homme est également un échec dans la réalisation de son bien-être. Seul 

l’Être du savoir, tel qu’interprété dans les contes initiatiques de Hampâté Bâ, peut 

conférer à l’homme le savoir et le pouvoir. Partant de ces hypothèses, nous 

soutiendrons, dans ce travail de recherche, la thèse selon laquelle l’Être (Dieu) est la 

source originelle du savoir et du pouvoir. Pour une meilleure compréhension de ce 

sujet de recherche, une analyse des notions est nécessaire afin de ressortir le thème. 

1) Le thème 

Le sujet autour duquel s’articulera cet effort intellectuel est : « Une 

herméneutique de l’Être, du savoir et du pouvoir dans Kaïdara de Amadou Hampâté 

Bâ. » L’intitulé ainsi soumis à notre réflexion, est à la forme affirmative. 

L’affirmation porte sur la conjonction de coordination « et ». Conjonction qui, selon 

le Dictionnaire français, concatène plusieurs concepts dans une même relation ; 

c’est-à-dire, enchaîner ces concepts de sorte à tisser un lien entre eux comme le 

clarifie Le Robert en ces termes : « conjonction de coordination qui sert à lier les 

mots, les syntagmes, les propositions ayant même fonction ou même rôle et à 

exprimer une addition, une liaison. »10 Mais, contrairement à ce que l’on pense, 

« et » ne signifie pas forcément la liaison. Il peut avoir le sens d’une opposition 

 
10 Alain Rey, Le dictionnaire Le Robert : dico en ligne depuis 1951 et consulté le 05 octobre 2023 à 18h14. Url : 

www.lerobert.com  

http://www.lerobert.com/


9 
 

comme dans la phrase : « Vous ne me croyez pas et pourtant j’ai raison »11 ; et d’une 

conséquence comme le montre la phrase suivante : « Je suis venue et j’ai vu qu’il 

n’était plus là ».12 Nous avons ainsi plusieurs significations de « et ». Rapporter à 

notre sujet, que peuvent-elles traduire ? Dans le souci de dégager les différents 

rapports qu’entretiennent les concepts de notre sujet, nous partirons d’une analyse 

conceptuelle des notions. 

 Le premier concept est l’Être. Du grec einai et du latin esse, l’Être est, 

premièrement, « un verbe prédicatif qui permet de rapporter un attribut à un 

sujet. »13 Ainsi, en partant de la pluralité du sens de l’Être, dans la langue grecque 

comme prédicat, Aristote expose « les dix catégories qui servent de base à sa 

logique. »14 Secondement, l’Être est, au sens substantif, objet d’une discipline 

philosophique appelée « ontologie »15. Partant de cette discipline, l’Être est la source 

originelle de toutes choses, la cause in-causée de toutes choses. C’est le premier 

moteur qui meut sans être mû selon Aristote. Et comme « l’Être se prend en de 

multiples sens »16, Hampâté Bâ l’assimilera à Kaïdara, « Dieu de l’or et de la 

connaissance »17. Pris comme le puits de la connaissance, Kaïdara est celui par qui 

l’individu accède au savoir. 

 Du latin sapere (avoir du discernement), le savoir désigne, selon le 

Dictionnaire français, un ensemble de connaissances (ou d’aptitude reproductibles) 

acquises par l’étude, par l’expérience. Autrement dit, est appelé savoir tout ce que 

nous appréhendons par l’esprit ou qu’on acquiert par le biais d’un maître ou par notre 

 
11 Laurent Camus, test de français n°20399 : Expression de l’opposition – cours : consulté le 27/12/2023. Url : 

https://www.françaisfacile.com  
12 Lars Klein, « L’expression de la cause, de la conséquence, du but – B1 », in Grammaire, 25 Août 2023. Url : 

https://leflepourlescurieux.fr consulté le 27/12/2023   
13 Julie Davidoux, https//www.philomag.com, « Être : tout savoir – Philosophie magazine », consulté le 18 février 

2023. 
14 Ibidem. 
15 Ibidem. 
16 ARISTOTE, Métaphysique, Trad. Jean Tricot (1893-1963), Paris, Les Echos du Maquis (ePub, PDF), v. : 1,0, Livre 

VII- Z, janvier 2014, 1028a-1028b, p. 143. 
17 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, récit initiatique peul, Abidjan, Nouvelles Éditions Ivoiriennes, 1978, p. 16. 

https://www.françaisfacile.com/
https://leflepourlescurieux.fr/


10 
 

expérience personnelle face à une situation donnée et qu’on a la capacité de se le 

reproduire. S’intégrant dans la visée de notre auteur, le savoir est l’émanation de 

l’Être (Kaïdara). Il est, pour nous, une lumière qui conduit l’initié à la réalisation et 

à la satisfaction de soi. Le savoir est, en réalité, le seul chemin véritable permettant 

de conduire l’homme au pouvoir profitable. À quoi renvoie la notion du pouvoir ?   

 Du latin populaire potere en latin classique posse, le pouvoir est, selon Le 

Robert, le fait d’avoir la possibilité, les moyens physiques, matériels, techniques, 

intellectuels et psychologiques de faire quelque chose. Mais, dans notre intitulé, le 

sens réel du pouvoir est le droit de commander. Il est, donc, assimilable à la puissance 

publique, à l’autorité. En un mot, lorsqu’on aborde la question du pouvoir dans 

Kaïdara, il s’agit du pouvoir politique qui est un type de pouvoir qu’une personne 

ou un groupe de gens exercent au sein d’une société. Il ressort de cette définition 

conceptuelle, que l’Être, le savoir et le pouvoir, en dépit de leur opposition 

sémantique, entretiennent un rapport de conséquence. Cette conséquence trouve son 

sens dans le fait que c’est le savoir donné par l’Être qui conduit l’homme au pouvoir 

profitable. Ainsi, parler d’une herméneutique de l’Être, du savoir et du pouvoir, 

revient à faire une interprétation de ces trois notions ; laquelle interprétation a pour 

vision la valorisation du savoir qui est le thème principal qui couronne ce travail 

d’étude et de recherche. Étant donné que la notion du savoir est, dans notre intitulé, 

rattachée à l’Être, dans quel cadre théorique pouvons-nous l’intégrer ?  

2) Le cadre théorique 

L’analyse de notre sujet de recherche s’inscrit, ici, dans le vaste champ de la 

métaphysique : entre-autre Métaphysique et Esthétique. En effet, l’une des doctrines 

de ce cadre est essentielle pour mieux quêter en profondeur les concepts que renferme 

notre sujet. En partant de la formulation de l’intitulé qui met en rapport l’Être, le 

savoir et le pouvoir, il est besoin de l’enraciner dans les fèves de l’ontologie 

appliquée. Il s’agit, là, d’une discipline visant à développer de manière systématique 



11 
 

des catégorisations générales qui permettent de remédier à un problème. En effet, 

elle « définit les catégories d’entités pertinentes à un domaine du savoir et énonce 

des axiomes formels clarifiant les relations entre ces entités »18. À l’instar de la 

philosophie, l’ontologie appliquée est également utilisée dans les domaines tels que 

l’informatique, la biologie, la médecine, la géographie, l’ingénierie, le commerce etc. 

C’est, d’une certaine manière, une représentation rigoureuse d’un domaine de la 

réalité. Et les domaines que nous aborderons à travers ce cadre sont le savoir et le 

pouvoir en rapport avec l’Être. 

 Au sens étymologique, l’ontologie, de son origine grecque ontos (Être) et 

logos (discours ou raison), désigne la science du discours sur l’Être. Elle est une 

branche de la philosophie et plus particulièrement de la métaphysique qui a pour 

objectif fondamental de s’interroger sur la signification du concept « Être ». Qu’est-

ce que l’Être ? Telle est la question ontologique par excellence qui s’avère être, non 

seulement, première dans le temps, mais aussi la toute première dans l’ordre de la 

connaissance. Elle n’a cessé d’être au cœur de la philosophie depuis le début de son 

histoire. 

 Le terme « ontologie », bien qu’ancien, ne voit véritablement le jour qu’à 

partir du XVIIe siècle où il prend le sens de « Philosophie de l’Être »19. Si 

l’interrogation sur l’Être s’aperçoit dès le début de l’histoire de la philosophie avec 

Parménide, elle ne devient de façon véritable objet de science qu’avec Aristote. Pour 

lui, comme le souligne Michel Blay, 

 Il y a une science qui étudie l’être en tant qu’être et les attributs qui lui appartiennent 

essentiellement. Elle ne se confond avec aucune de ces sciences particulières, car aucune 

de ces autres sciences dites particulières ne considèrent en général l’être en tant qu’être, 

 
18 Adrian Barton, « l’ontologie appliquée : un dialogue entre métaphysique analytique et traitement de l’information », 

André Lacroix, La philosophie pratique : un passage obligé pour penser la société, Presses de l’université Laval, 

version 1, 2020, pp. 87-108. 
19 Jean-Denis Stauder, « Philosophie première : tu es, Édition Jean-Denis Stauder, 2018, lire en ligne le 3 Août 2024. 



12 
 

mais découpant une certaine partie de l’Être c’est seulement de cette partie qu’elles 

étudient l’attribut.20 
 

 Partant de cette définition, l’ontologie aristotélicienne aura une double signification. 

D’une part, elle sera comprise comme « une métaphysique générale ou des premiers 

principes, chargés du discours de l’Être »21 et d’autre part, « une métaphysique 

spéciale qui traite de l’âme, du monde et de Dieu »22. Mais, au fil du temps, la science 

dont parle Aristote devient problématique dans la mesure où l’être est indéterminé et 

se retrouve presque dans toutes les autres sciences. 

La question de l’Être prend son envol depuis les penseurs grecs de l’époque 

présocratique. Aussi appelés les physiologues, les présocratiques furent les premières 

personnes à poser les toutes premières questions sur l’Être en réponse aux hommes 

qui s’interrogeaient sur l’origine de leur entourage physique. Thalès, par exemple, 

pose un élément naturel comme le principe de toute chose. Cet élément est 

« l’eau »23. Pendant que l’école pythagoricienne se focalise sur les nombres en 

plaçant l’origine « dans une substance primitive dont tout est sorti comme les 

nombres sortent de l’unité »24, l’école des éléates avec Parménide et Zénon d’Élée 

pose comme vérité première le fait que ce qui est, est. Seul la voie de l’opinion est 

confuse et nous éloigne de la vérité. Cette thèse va à l’encontre de celle développée 

par Héraclite d’Héphèse qui pense que rien dans ce monde n’existe un instant 

identique à soi-même. Tout coule sans cesse et rien ne demeure. 

À l’époque socratique, la philosophie platonicienne se veut être une 

philosophie conciliatrice ayant pour but de résoudre le problème du « Non-Être »25. 

Pour cette raison, contre la thèse éléatique, Platon pose l’idée selon laquelle les 

 
20 Michel Blay, Dictionnaire des concepts philosophiques, Larousse et CNRS éditions, coll. « Larousse in extenso », 

2002, p. 580. 
21 Idem, p. 581. 
22 Ibidem.  
23 Idem, p. 654. 
24 Imago Mundi, « Histoire de la philosophie grecque » in www.cosmovisions.com consulté le 2 Août 2024. 
25 Françoit Dastur, Heidegger et la question du temps, Paris, PUF, coll. « Philosophie », 1990, p. 29. 

http://www.cosmovisions.com/


13 
 

grands genres de l’Être doivent inclure l’altération et la négation. L’Être, selon lui, 

n’est pas qu’un et unique comme le prétend Parménide. Il se reconnait aussi par le 

mouvement dont parle Héraclite. Cette conception sera-t-elle partagée par Aristote ? 

Ce dernier définit l’Être en premier lieu comme une substance et en second lieu 

comme les accidents d’une substance qu’il appelle catégories (quantité, qualité, 

relation, lieu, temps, disposition, possession…)26. 

Même si le concept a émergé à partir des présocratiques notamment à la figure 

de Parménide, il va s’en dire qu’au moyen âge, les débats sur la relation entre l’Être 

et Dieu vont donner une autre orientation à l’ontologie. La conception de l’Être prend 

une autre dimension en ce sens que l’Être devient Dieu. Avec les penseurs comme 

Saint Augustin, Avicenne, Saint Anselme, Averroès et Saint Thomas d’Aquin, elle 

prendra la forme d’une théologie. De ontos-logos, elle deviendra theo-logos. 

Autrement dit, le discours sur l’Être se verra transformer avec les philosophes 

religieux en un discours sur Dieu. 

La pensée qu’Avicenne donnera de l’Être sera farouchement combattue par 

Saint Thomas d’Aquin. Pendant qu’Avicenne définit l’Être par tout ce qui est 

commun et équivoque entre l’Être et l’étant créé, Thomas d’Aquin, quant à lui, va à 

l’encontre de cette théorie qui pense l’univocité de l’Être. Aussi combat-il l’idée 

d’une équivocité totale. Pour Thomas d’Aquin, comme le souligne Alexis, « il existe 

une analogie de proportionnalité entre l’Être de Dieu et les substances créées qui 

reçoivent l’être »27. Cette proportionnalité se comprend par le fait que certains 

attributs des substances créées sont à l’image de celle de Dieu. La seule différence 

qui peut être établie est que Dieu en possède de façon illimitée et infinie 

contrairement aux substances créées. C’est l’exemple parfait de l’intelligence que 

 
26 Michel Blay, Dictionnaire des concepts philosophiques, op. cit., p. 6. 
27 Alexis Dépris, « Ontologie (philosophie) : historique des version », in fr.wikipedia.org consulté le 2 Août 2024. 



14 
 

Dieu a en partage avec les hommes. Son intelligence est illimitée contrairement à 

celle des hommes qui est limitée. 

 Cependant, malgré cette orientation, l’ontologie n’a cessé de prendre de 

nouveaux visages. Par exemple, l’argument ontologique qui sera défendu par Saint 

Anselme au XIe siècle sera modifié à l’époque moderne par Descartes. En effet, selon 

Anselme, Dieu est « ens quo majus cogitaris non potest »28 qui désigne quelque 

chose de tel que rien de plus grand ne peut être pensé. Or, la conception cartésienne 

veut prouver l’existence d’un Être infini par le biais de la raison à travers le 

« cogito ». Il stipule à cet effet : « Je n’aurais pas néanmoins l’idée d’une substance 

infinie, moi qui suis un être fini, si elle n’avait été mise en moi par quelque substance 

qui fût véritablement infinie. »29 À la suite de Descartes, la thèse d’Anselme sera 

également critiquée par Kant. Pour le faire, Kant invente le concept de l’onto-

théologie pour désigner, comme le fait comprendre Philippe Ariakovski, « la forme 

spéculative de théologie qui vise à déduire l’existence de Dieu de son simple 

concept »30. 

  Le XXe siècle verra naître sous sa plume un penseur comme Heidegger qui 

donne une nouvelle orientation de la question de l’Être. De l’ontologie qualifiée de 

science ontique, Heidegger va lui opposer une ontologie dite fondamentale dont 

l’Être sera l’architecture de la vérité. Ainsi, Il affirme : « L’ontologie-fondamentale, 

d’où seulement peuvent jaillir toutes les autres ontologies, doit-elle être 

nécessairement cherchée dans l’analytique existentiale du Dasein. »31 Cette analyse 

montre que « le Dasein (…) a une primauté multiple sur tout étant. Son premier 

privilège est ontique : cet étant est déterminé en son être par l’existence. Le second 

 
28 Saint Anselme, Proslogion, Babelio, chapitre II, 1078. 
29 René Descartes, Les Méditations métaphysique, Pierre Hidalgo, Paris, Édition numérique PhiloSophie, 2010, p. 52. 
30 Philippe Arjakovsky, François Fédier et Hadrien France-Lanord, Le dictionnaire Martin Heidegger : Vocabulaire 

polyphonique de sa pensée, Paris, Édition du Cerf, 2013, p. 1450. 
31 Martin Heidegger, Être et temps, trad. Emmanuel Martineaux, Édition Numérique Hors-commerce, 1985, p. 32. 



15 
 

privilège est ontologique : le Dasein, sur la base de sa déterminité d’existence, est 

en lui-même ontologique »32. Ainsi, une distinction est établie entre l’ontique et 

l’ontologie. La dernière forme, selon Heidegger, est une approche réductrice de 

l’Être en ce sens qu’elle ne se limite qu’au simple raisonnement logique. Quant à la 

première forme, elle est la plus adéquate dans la mesure où elle s’applique à 

l’existence concrète de l’homme dans le monde. Selon Heidegger, notre existence se 

confond avec l’existence de l’Être. Quant à Amadou Hampâté Bâ, dans le but 

d’apporter sa pierre à l’édifice par rapport à cette question d’ontologie, il décide de 

l’appréhender comme le creuset de tout savoir. 

3) La problématique 

Tout sujet de recherche cherche nécessairement à répondre à une préoccupation. 

C’est ce qui donne sens et consistance à sa formulation. À cet effet, Pierre N’da 

affirme : « Toute recherche se fonde sur une problématique. »33 Selon N’da, la 

problématique est le pilier de tout travail de recherche. C’est le moteur ou le cœur 

qui anime et conduit le travail jusqu’à son achèvement.  

Toutes les spéculations autour de l’Être, depuis les présocratiques jusqu’à 

l’époque contemporaine, n’ont empêché l’humanité de sombrer dans la disgrâce. De 

la recherche des premiers principes, en passant par la recherche de la vérité et de 

l’existence d’un Être suprême au moyen âge pour aboutir à une philosophie de l’être-

là avec Heidegger, la question de l’Être demeure toujours poignante dans la réflexion 

philosophique au point qu’elle en constitue son objet. Comme tel, on pourrait dire 

que la réflexion sur l’Être n’a pas été totalement épurée. C’est pour cette raison que 

Amadou Hampâté Bâ se propose de penser l’Être à nouveau frais. Cependant, avec 

lui, l’Être devient source du savoir. Dès lors, comment l’Être, dans son rapport avec 

 
32 Martin Heidegger, Être et temps, op.cit., p. 32. 
33 Pierre N’da, Méthodologie et guide pratique du mémoire de recherche et thèse de doctorat en lettres, Arts et Sciences 

humaines et sociales : informations, normes et recommandations universitaires, techniques et pratiques Pierre 

actuelles, Paris, Harmattan, 2007, p. 43. 



16 
 

le savoir et le pouvoir, peut-il conduire l’homme à son accomplissement dans une 

vie sociétale ? Autrement dit, l’Être du savoir est-il la condition sine qua non de la 

réalisation complète de l’homme au sein de la société ?  

La réponse à cette question fondamentale se fera à travers les questions 

subsidiaires suivantes : Qu’est-ce qui fonde la pensée hampâtébienne de l’Être, du 

savoir et du pouvoir ? Quelle est la conception hampâtébienne de l’Être, du savoir et 

du pouvoir ? Comment la quête de l’Être du savoir peut-elle conduire l’individu au 

pouvoir et à sa réalisation complète dans une vie sociétale ? Telles sont les questions 

auxquelles nous tenterons de répondre tout au long de notre gymnastique 

intellectuelle afin d’apporter une clarification à la problématique majeure. La thèse 

que nous tenterons de défendre tout au long de ce travail est : seule, la pensée 

hampâtébienne de l’Être, telle que définie dans son rapport avec le savoir et le 

pouvoir dans Kaïdara, peut aider l’humanité à parvenir à son accomplissement dans 

une vie sociétale.     

4) Les objectifs 

Soulignons, avant de faire mention des différents objectifs, que chaque 

question posée dans la problématique correspond à un objectif bien précis. La 

question fondamentale correspond à l’objectif principal que nous voulons atteindre 

à la fin de ce travail de recherche et chaque objectif spécifique se rattache à une 

question subsidiaire. 

• Objectif principal 

➢ Montrer, à travers une herméneutique, que l’Être, dans son rapport avec le 

savoir et le pouvoir, peut conduire l’homme à son accomplissement dans 

une vie sociétale. 

 

• Les objectifs secondaires 



17 
 

➢ Montrer la source de la pensée hampâtébienne de l’Être, du savoir et du 

pouvoir ; 

➢ Montrer que pour Hampâté Bâ, l’Être est le fondement du savoir et du 

pouvoir ; 

➢ Montrer que la recherche de l’Être du savoir est un moyen d’accès au 

pouvoir et à la réalisation complète de l’individu au sein de la société. 

Pour parvenir à ces objectifs ci-dessus dans le déploiement de ce sujet de 

mémoire, il faut nécessairement l’utilisation d’une méthodologie étant donné que 

c’est un travail scientifique. Quelle est donc la méthodologie adéquate pour atteindre 

l’objectif de ce travail ? 

5) La méthodologie utilisée 

Tout travail scientifique se fonde sur une méthode qui lui donne son 

orientation. C’est pourquoi Descartes, en énonçant les règles permettant à l’homme 

d’accéder à la vérité, écrit selon la règle IV : « On ne peut se passer d’une méthode 

pour se mettre en quête de la vérité des choses. »34 Nous comprenons par-là qu’un 

travail de recherche ne peut en aucun cas faire fi de l’utilisation d’une méthode. Pour 

cela, comme indiqué dans le thème de recherche, dans le cheminement de ce parcours 

intellectuel, le travail s’articulera autour de la méthode historico-herméneutique. La 

méthode historique intervient, ici, parce que nous partons de ce qui est à l’origine de 

la pensée de l’auteur afin d’aboutir à sa pensée pour ensuite faire une interprétation 

de cette dernière. La notion d’interprétation renvoie à l’idée d’herméneutique. 

Au sens étymologique, l’herméneutique vient du grec « hermêneutikos, 

hermêneuein »35 qui signifie l’art d’interpréter. L’herméneutique est l’art de clarifier, 

de dévoiler ce qui est caché. Cette science prend sa source depuis la période antique. 

 
34 René Descartes, Règles pour la direction de l’esprit, Paris, Le livre de poche, 2002, p. 88. 
35 Maurice Druon « Dictionnaire académie » in  https://www.dictionnaire-academie.fr consulté le 20 Février 2023 à 

13h20. 

https://www.dictionnaire-academie.fr/


18 
 

Á cette époque, ne voyant que le caractère ambigu de cet art, Platon, dans Ion, stipule 

que l’hermèneia n’est pas une méthode digne d’être enseignée ; et que le philosophe, 

qui est à la recherche d’un savoir vrai et stable, ne doit pas se fier à cette science 

d’interprétation qui consiste à interpréter ce qui l’est déjà. L’homme devient, ainsi, 

« interprète des interprètes »36. Cette forme d’interprétation est ce qui nous éloigne 

plus de la réalité. Mais, Platon rejette cette méthode parce qu’elle était mal utilisée 

par les sophistes qui, grâce à leur maîtrise de la rhétorique, donnaient des fausses 

interprétations des dieux. Pour Platon, le philosophe, parce qu’ayant une vision claire 

du monde et des choses après la contemplation des Idées, doit être celui qui, par la 

méthode de la dialectique, clarifie le sens véritable d’un au-delà de ce qui est. Cette 

dernière, pour Platon, est une démarche et un itinéraire que l’on entreprend pour 

accéder à la vérité des choses. En un mot, c’est une montée progressive vers le vrai, 

loin des illusions et des croyances d’ordre purement sensible ou imaginatif.  

Bien qu’ancien, le terme d’herméneutique voit le jour sous la plume de 

Friedrich Schleiermacher37. C’est lui qui posa les bases de l’herméneutique 

contemporaine. Mais avant, il faut souligner que de l’époque médiévale à l’époque 

contemporaine, la science de l’interprétation a subi un changement de paradigme. De 

la logique d’Aristote logée dans l’Organon, elle s’intéressera aux sciences de la 

poétique, la rhétorique, la littérature et toutes les autres sciences humaines. La mise 

en exergue de cette méthodologie nous pousse à mettre en place un plan de travail 

autour duquel s’articulera le corps du présent travail d’étude et de recherche.  

 

 

               

 
36 Platon, Ion, trad. Léon Robin (1866-1947), version électronique (ePub, PDF) v. : 1,0 : Les Échos du Maquis, 2011, 

p. 12.  
37 Friedrich Schleiermacher, Herméneutique : Pour une logique du discours individuel, trad. Christian Berner, Le Cerf, 

1989. 



19 
 

6) Annonce du plan 

Pour bien mener ce travail scientifique, l’analyse sera répartie en trois grandes 

parties dont chacune scindée en deux chapitres et chaque chapitre divisé en deux 

sections. 

 Dans la première partie, nous montrerons, d’abord, l’origine de la pensée 

hampâtébienne de l’Être. Il s’agira, ici, de faire une étiologie de la pensée de l’Être 

chez les penseurs qui ont précédé Hampâté Bâ et de faire savoir la source de sa 

pensée. La recherche de cette source se fera, non seulement, dans la tradition peule 

à travers sa cosmogonie ; mais aussi, dans la tradition islamique où, Dieu est source 

du savoir et du pouvoir. 

 La deuxième partie de ce présent travail de recherche consistera à exposer la 

pensée de Hampâté Bâ en faisant une interprétation de l’Être et du savoir. Dans cette 

perspective, l’intitulé du premier chapitre est le voyage initiatique vers Kaïdara 

l’énigmatique. Ce chapitre va consister, d’une part, à mettre en exergue la quête de 

Kaïdara : Dieu de l’or et de la connaissance ; et d’autre part son énigmaticité. Quant 

au deuxième chapitre qui aborde la question des épreuves du savoir, nous mettrons 

en évidence la nature des épreuves rencontrées par les trois voyageurs lors de la quête 

de Kaïdara et le sens de ces épreuves. 

 Pour terminer, notre réflexion consistera, dans cette troisième partie, à montrer 

que la quête de l’Être du savoir est un moyen d’accès au pouvoir et à la réalisation 

plénière de l’individu. Concernant le premier chapitre de cette partie dont le titre est 

l’origine de la déchéance de l’homme, il sera question, dans la première section, de 

la recherche aveuglée de l’avoir et du pouvoir comme un chemin chaotique. Quant à 

la deuxième section, nous parlerons de l’ignorance comme une voie de mortification 

de soi et de destruction sociétale. S’agissant du deuxième chapitre, nous montrerons 

que l’éducation à l’Être du savoir est un processus de reconstruction de l’individu et 

d’acquisition de l’avoir et du pouvoir noble et profitable. Pour y parvenir, nous 



20 
 

analyserons dans un premier temps l’idée selon laquelle la formation à l’Être du 

savoir est un cheminement reconstructif de l’individu et, dans un deuxième temps, 

l’idée que la quête de l’Être du savoir est ce qui conduit l’homme à l’avoir et au 

pouvoir nobles et profitables.        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PREMIÈRE PARTIE : L’ORIGINE DE LA PENSÉE HAMPÂTÉBIENNE 

DE L’ÊTRE 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

Toute pensée qui naît, ne naît pas ex-nihilo ; c’est-à-dire, qu’elle ne vient pas 

du néant. Néant compris, ici, comme ce qui n’a pas d’être ou ce qui est à l’origine de 

la négation ; et qui, pour Parménide, ne peut fonder aucune pensée parce qu’étant 

lui-même vidé de sens ou de quoi à penser. C’est pourquoi, il dira : « Tu ne pourras 

ni connaitre le Non-Être, ni le dire. »38 Il faut entendre par cette citation que 

l’homme, par sa pensée, ne peut rien penser du rien pour l’exprimer avec la parole. 

Si le rien ne crée et ne produit rien, si la naissance de toute pensée est toujours 

l’émanation de quelque chose, alors penser à partir de rien est inimaginable et 

impossible. Si tel est le cas, alors il est bien évident de croire que la pensée puise 

nécessairement sa source de quelque chose qui lui donne sens et consistance. 

Laquelle chose se pose comme étant son lieu de provenance, son origine. Qu’est-ce 

que cela signifie ? 

 Du latin originis39 qui veut dire provenance, le terme origine est un terme à 

équivoque. Il désigne tantôt un commencement chronologique, tantôt une cause 

logique fondant l’authenticité de quelque chose. Dans une étude philosophique, 

l’utilisation de ce terme relève d’une multiplicité qui fait qu’il intervient dans 

plusieurs domaines de réflexion tels que l’origine du mal, l’origine de la 

connaissance, l’origine des idées etc.  Notre analyse, dans cette première partie de ce 

travail de recherche, va consister à parler de l’origine des idées de Hampâté Bâ. En 

effet, avant d’exposer sa pensée, nous nous évertuerons, d’abord, à expliciter ce qui 

a nourri, influencé et donné sens à la pensée de l’Être qu’il développe dans Kaïdara 

à travers un conte initiatique peul. 

 Toute pensée a toujours une histoire et une explication qui fonde sa véracité. 

Et, rien n’est plus apaisant et satisfaisant que le fait de savoir l’origine d’une chose. 

 
38 Parménide, poème, fragment II, v.7-8. 
39 Nicolas Le Roux, « La langue française » in https://wwwlalanguefrancaise.com consulté le 19 Septembre 2023 à 

22h10. 

https://wwwlalanguefrancaise.com/


23 
 

C’est pourquoi, De Virgile affirme dans Géorgiques : « Heureux qui peut savoir 

l’origine des choses. »40 Ainsi, dans le souci de mieux faire comprendre ce sujet de 

recherche et de plus captiver l’attention des lecteurs, nous nous attarderons sur ce qui 

fonde la pensée d’Amadou Hampâté Bâ. Pour montrer cette origine, nous allons, 

d’une part, faire une étiologie du concept de l’Être. D’autre part, l’analyse 

s’accentuera sur la mise en relation de la vie de l’auteur avec la culture peule et la 

tradition islamique.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
40 De Virgile, « Le figaro » in Evene.lefigaro.fr, consulté le 25 mai 2022 à 13h30. 



24 
 

CHAPITRE I : L’HISTORIOGRAPHIE DU CONCEPT DE L’ÊTRE  

1- Chez les présocratiques : Héraclite et Parménide 

a- L’Être dans la pensée héraclitéenne 

Dans la philosophie héraclitéenne, l’Être se définit par le mouvement. Ce 

dernier est ce qui fonde toute chose. L’Être est mouvement et le mouvement est 

l’Être.  De ce fait, tout ce qui existe n’existe que par le mouvement. C’est par le 

changement perpétuel des choses que la vie trouve son sens ou que l’existence 

devient possible. Sans mouvement, il n’y a ni vie ni existence. Le devenir est ce qui 

fonde l’existence, c’est la source originelle de toute chose. En un mot, tout le réel se 

résume au devenir. C’est dans cette perspective que Héraclite affirme : « Ce qui 

existe, ce n’est pas l’Être, mais le devenir : il n’y a de réel que le changement. »41 

Autrement dit, la réalité se subsume au changement et à l’écoulement des choses. 

Pour Héraclite, le Non-Être est et l’Être n’est pas. Par le Non-Être, il faut 

entendre le mouvement. Ce qui signifie que c’est le mouvement qui est et non l’Être. 

Mais, en le disant, Héraclite ne nie pas l’existence de l’Être. Seulement qu’il 

l’introduit dans le mouvement. En affirmant, par exemple, ceci : « On ne peut pas 

descendre deux fois dans le même fleuve. »42 Il y a quelque chose qui demeure dans 

ce mouvement. Et, cette chose est le fleuve. Or, ce qui fait que le fleuve demeure en 

tant que fleuve est son écoulement. C’est cet écoulement perpétuel qui rend possible 

son existence. À cette allure, l’écoulement ne peut que prendre le dessus sur le fleuve 

étant donné que c’est ce qui le constitue. 

Cette manière, pour Héraclite, de penser l’Être en perpétuelle mutation réside 

dans un constat opéré dans la nature. Il le confirme, lui-même, en ces termes : « La 

nature aime à se dérober à nos yeux. »43 Le constat est réel. La nature nous échappe 

 
41 Héraclite cité par Thonnard F.-J., Précis d’histoire de la philosophie, Paris, Tournai, Rome, Desclée, 1955, p. 12. 
42 Héraclite, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalès de Milet à Prodicos, trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-

Flammarion, 1964, p. 79. 
43 Idem, p. 81. 



25 
 

à chaque instant compte tenu de sa perpétuelle mutation. Le jour et la nuit 

s’interchangent, la jeunesse précède la vieillesse, la santé et la maladie se discutent 

le même corps et la mort finit toujours par prendre le dessus sur la vie. Ainsi, 

Héraclite écrit : « Le froid devient chaud, le chaud devient froid, le mouillé devient 

sec, l’aride devient humide. »44 Les choses et leurs aspects évoluent selon la loi des 

contraires. Le mouvement est, ainsi, un bel ajustement de forces qui s’opposent : 

c’est la guerre des contraires. Cette guerre est ce qui maintient le monde et la vie qui 

est en lui. 

b- L’Être chez Parménide 

La thèse parménidéenne de l’Être se situe aux antipodes de l’assertion suivante : 

l’Être est, le Non-Être n’est pas. Prenant, ainsi, le contre-pied de la conception 

héraclitéenne de l’Être, Parménide accorde une existence absolue à l’Être. Cette 

vision parménidéenne de l’Être se trouve développée dans le poème intitulé De la 

nature. Le contenu de ce poème est divisé en deux parties qui sont « La voie de la 

vérité » qui renferme sa théorie logique et « la voie de l’opinion » qui dévoile sa 

théorie cosmologique. Dès l’entame de cet ouvrage, Parménide commence par 

présenter deux chemins : celui de la vérité et celui de l’opinion en se donnant pour 

objectif de parvenir à la vérité. 

Pour atteindre cet objectif, Parménide étale, d’abord, le contenu de ces deux voies 

afin de faciliter la distinction entre la vérité et l’opinion. À cet effet, il affirme : « Eh 

bien donc ! Je vais parler, toi, écoute et retiens mes paroles qui t’apprendront quelles 

sont les deux seules voies d’investigation que l’on puisse concevoir. »45 À travers 

cette affirmation, Parménide nous amène à prêter attention à ce qui sera énoncé, par 

la suite, comme les deux seules voies d’investigation afin de connaître le vrai du 

faux. À la suite de cet appel à l’attention de tous, il continue en ces termes :  

 
44 Héraclite, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalès de Milet à Prodicos, op. cit., p. 81. 
45 Parménide, poème, fragment (nouvelle trad.), Paris, PUF, coll. Epiméthée, II, 2009, v. 4-5.  



26 
 

 La première dit que l’Être est et qu’il n’est pas possible qu’il ne soit pas. C’est le chemin de 

la certitude, car elle accompagne la vérité. L’autre, c’est : l’Être n’est pas et nécessairement 

le Non-Être est. Cette voie est un étroit sentier où l’on ne peut rien apprendre. Car, on ne saisit 

par l’esprit le Non-Être puisqu’il est hors de notre portée.46 

 

Pour Parménide, dire que le Non-Être est, c’est emprunter la voie de l’opinion et de 

la fausseté. Le Non-Être ne peut pas exister puisqu’on ne peut rien penser de ce qui 

n’est pas.  

La vérité et la voie de la certitude est plutôt l’Être est. C’est la seule vérité 

possible, car « c’est la même chose que penser et être »47. On ne peut penser que ce 

qui est. L’Être, dans la conception parménidéenne, est exempt de tout changement 

comme aurait voulu Héraclite. L’Être est, selon Parménide, incréé, indivisible, 

éternel, universel, unique, continu et sans faille. Il est exclu de toute multiplicité, de 

toute transformation et de tout devenir. Cela se perçoit à travers cette pensée de 

Parménide : « Et il y a foule de signes que l’Être est incréé, impérissable, car seul, 

il est complet, immobile et éternel. »48 

  

2- Chez les socratiques : Platon et Aristote 

a- La conception platonicienne de l’Être 

Synthétisant Héraclite et Parménide, Platon va définir l’Être par rapport au 

Non-Être. Pour lui, l’Être qui donne sens à la totalité du réel n’est pas un Être qui 

serait contraire au Non-Être au point de le supprimer. Mais, un Être qui contient en 

lui du Non Être. L’Être en tant qu’Être est une identité identique à soi-même et le 

Non-Être n’est rien d’autre qu’une altérité à l’Être. Parlant de son identité à soi, 

Platon affirme : « Il faut convenir qu’il est premièrement l’ordre des êtres qui se 

conservent identiques, qui ne sont sujets ni à naitre ni à périr, dont nul n’accueille 

 
46 Parménide, poème, fragment (nouvelle trad.), Paris, PUF, coll. Epiméthée, II, 2009, v. 4-5. 
47 Ibidem. 
48 Idem, v. 8. 



27 
 

en soi un autre distinct de lui ni ne se rend lui-même en un autre, qui sont invisibles 

et à tout autre sens inaccessibles. »49 En effet, l’Être, dans la logique platonicienne, 

est à la fois ce qu’il est et n’est pas ce qu’il n’est pas encore. Ce qui justifie que l’Être 

est, à la fois, mouvement et repos en ce sens que toute chose qui existe, est soit en 

mouvement soit en repos. Le mouvement et le repos se présentent, ici, comme deux 

attributs visibles de l’Être, mais qui sont extérieurs à la pensée. Pour permettre la 

saisie de ces deux attributs visibles par la pensée, Platon va énoncer deux attributs 

invisibles de la pensée : le même et l’autre. 

Il est important de savoir que tous ces attributs cités (le mouvement, le repos, 

le même et l’autre) ne sont que des participants à l’Être. Ils ne fondent pas l’Être, car 

l’Être est autre que le mouvement, autre que le repos et, de façon générale, autre que 

tout ce qui n’est pas lui et qui, pourtant, participe de lui. L’Être est, pour Platon, ce 

qui accorde nécessairement et d’une manière suffisante à la pensée l’un et l’autre, 

l’un ou l’autre, le mouvement et le repos, et le mouvement ou le repos. L’Être, c’est 

l’Idée qui est immuable et éternelle. En effet, « ces idées dont nous parlons sont, à 

titre de modèles, des « paradigmes » dans l’éternité de la Nature ; quant aux objets, 

ils leur ressemblent et en sont des reproductions ; et cette participation que les autres 

objets ont aux Idées ne consiste en rien d’autre qu’à être faits à leur image »50. Les 

objets sensibles ne sont que des phénomènes de la réalité, mais pas la réalité. Toute 

la réalité réside, en effet, dans l’Idée. 

Platon va développer une philosophie de l’idéalisme qui, selon André Lalande, 

« consiste à dire que les choses ne sont rien de plus que nos propres pensées »51. 

C’est une doctrine philosophique qui fonde la connaissance vraie sur les Idées. Pour 

Platon, l’existence sensible n’est qu’un simple reflet de l’Idée. De ce fait, est 

 
49 Platon, Timée, 52 a. 
50 Platon, Parménide, 132 d. 
51 André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, vol. 1, Edition PUF, Imprimerie des Presses, 

Universitaires de France 73, avenue Ronsard, 41100 Vendôme, Janvier 1997, N°43627, p. 442. 



28 
 

philosophe celui qui surpasse le sensible pour accéder à l’essence tel que défini par 

l’analogie de la ligne52 et l’allégorie de la caverne53. C’est cet individu ayant accédé 

à l’essence qui peut gouverner la cité. C’est pourquoi, pour Platon : « Tant que les 

philosophes ne seront pas rois dans les cités, ou que ceux qu’on appelle aujourd’hui 

rois et souverains ne seront pas vraiment et sérieusement philosophes ; il n’y aura 

de cesse (…) aux maux des cités (…). »54 Pour lui, seul le philosophe parvenu à l’Être 

peut éradiquer les maux de la cité à cause du fait qu’il soit un être accompli. Qu’en 

est-il d’Aristote ? 

b- L’Être dans la philosophie aristotélicienne 

Dans la philosophie aristotélicienne, « l’Être se prend en de multiples sens »55. 

Il se définit, d’abord, comme matière et forme. Le processus que fait la matière pour 

devenir forme comprend un certain nombre de causes nécessaires. Ces causes qui 

permettent la réalisation de la matière à la forme sont provoquées par des moteurs 

intermédiaires. Au bout des moteurs intermédiaires se trouve le Premier Moteur qui 

meut sans être mû. Pour parvenir au Premier Moteur, Aristote part du principe du 

mouvement. À cet effet, il affirme : « Nous voyons chaque chose se mouvoir (…) par 

contrainte ou par intelligence ou par quelque autre cause. »56 Ce mouvement 

consiste dans l’union d’une forme avec un Être capable de le concevoir. Cet Être est, 

d’abord, en puissance puis en acte. 

Le mouvement dont parle Aristote prend en compte la théorie des causes. « On 

appelle cause, ce à partir de quoi quelque chose advient et qui lui appartient de 

manière immanente. »57 La cause est ce qui rend possible l’existence d’une chose. 

Selon Aristote, « tout ce qui devient, devient par quelque chose, et à partir de 

 
52 Platon, La République, traduction de Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion, Livre VI, 1966. 
53 Idem, Livre VII. 
54 Idem, livre V, p. 229. 
55 Aristote, Métaphysique, op. cit., Z, 7, 1026 a, 10. 
56 Idem, ë, 6, 1071 b, 35. 
57 Aristote, La physique, II, 3, 194 b, 24. 



29 
 

quelque chose »58. Les causes qui interviennent dans le devenir de l’Être sont au 

nombre de quatre qui sont : la cause matérielle, la cause formelle, la cause efficiente 

ou motrice et la cause finale.  

Tout le mouvement des causes est causé par des moteurs intermédiaires aux 

sommets desquels se trouve le Premier Moteur (Être ou Dieu). Étant donné que tout 

ce qui est mû est mû par quelque chose, il nous faut « supposer un extrême qui soit 

moteur sans être mobile, être éternel, substance et acte pur »59. Cet être, c’est Dieu. 

Il est, selon Aristote, « l’intelligence qui se pense elle-même en saisissant 

l’intelligible »60. Il ne peut pas être mû dans la mesure où il ne peut pas être autre 

chose que ce qu’il est. C’est la cause finale par excellence. Il est universel, éternel et 

immobile. Le Premier Moteur n’est pas une idée, mais plutôt un Être nécessaire. 

 

3- Chez les post-socratiques : Hegel et Heidegger 

a- La vision hegelienne de l’Être 

Pour Hegel, la philosophie est un système. Entendons par système, un 

ensemble organisé dont tous les éléments sont interdépendants. Autrement dit, c’est 

un savoir qui englobe tous les éléments de la pensée et de la vie. C’est dans cette 

optique que Hegel stipule : « Saisir et comprendre ce qui est, telle est la tâche de la 

philosophie. »61 Le but de la philosophie, dans le système hégelien, est de saisir la 

réalité sous la forme d’unité. Cette démarche totalisante de la réalité a pour 

fondement l’Idée qui est un principe spirituel dynamique, la substance de ce qui est. 

Cette substance se développe à trois niveaux. Le premier niveau, qui est l’en-soi, est 

le moment où l’Idée est une pensée identique à elle-même. L’extériorisation de l’Idée 

donne le deuxième niveau qui est le pour-soi. Enfin, le troisième niveau est l’en-soi 

 
58 Aristote, Métaphysique, op. cit., Z, 7, 1032 a, 13. 
59 Idem, ë, 7, 1072 b, 24. 
60 Idem, 20. 
61 Hegel, Préface des Principes de la philosophie du droit, Paris, Vrin, 1975, p. 57. 



30 
 

pour-soi. C’est le moment où l’Idée revient en elle-même pour se déployer comme 

Esprit. Ce dernier se développe, par la suite, de façon progressive pour parvenir à 

l’Absolu. Ce processus ne peut être possible, pour Hegel, que par le canal d’une 

dialectique. 

Dans la philosophie hegelienne, la dialectique est comprise comme la marche 

de la pensée procédant par contradictions surmontées, en allant de la thèse qui est le 

premier moment à l’antithèse, le deuxième moment, pour parvenir à la synthèse qui 

est le troisième moment. C’est, en effet, un dépassement successif des contradictions. 

Ce dépassement est, chez Hegel, l’acte de supprimer et de nier en conservant sans 

s’anéantir. À chaque étape, il y a, à la fois, une suppression de la précédente et sa 

conservation. 

La pensée de Hegel se comprend, ainsi, comme la réalisation de l’histoire de 

l’Idée qui s’extériorise dans la nature. Puis, revient en elle-même par la suppression 

de cette altérité tout en la conservant, pour finalement s’approfondir et se manifester 

dans la culture. Cette façon de nier le contraire tout en le conservant, fait de la pensée 

hegelienne, une philosophie qui concilie les opposés. Entendons, par-là, la 

conciliation des philosophies de l’Être et celle du devenir. Pour Hegel, « la 

contradiction est la racine de tout mouvement et de toute vitalité »62. C’est elle qui 

donne sens à toute chose en ce sens que ce qui est compris comme contraire ne l’est 

pas. Ce n’est rien d’autre que le dépassement conservateur de l’autre. L’Être n’est 

pas le contraire du Non-Être, mais plutôt que l’Être passe dans le Non-Être et le Non-

Être dans l’Être pour aboutir au devenir. En d’autres termes, la vérité de l’Être et du 

Non-Être est l’unité des deux. Cette unité est ce qui est appelée le devenir. 

b- L’Être chez Heidegger 

Dans son ouvrage intitulé Être et temps, Heidegger va réveiller la curiosité de 

l’homme sur le sens de l’Être. Pour lui, « la question du sens de l’Être doit être 

 
62 Hegel, Science de la logique, Tome II, Trad. G. Jarczyk, Paris, Aubier, 1972, p. 67. 



31 
 

posée »63. Une fois posée, son caractère de question fondamentale exige une réponse 

qui « requiert une transparence appropriée »64. Dans l’objectif de mettre en lumière 

cette transparence et de libérer l’esprit de toute confusion, Heidegger introduit le 

concept d’étant. L’homme, en tant qu’étant, se trouve habiter par la source originelle 

fondamentale qu’est l’Être. L’Être, selon Heidegger, se manifeste dans un étant. 

C’est sans doute pourquoi il stipule en ces termes : « Être est toujours l’Être d’un 

étant. »65 Les deux sont inséparables. 

L’homme, par le fait qu’il soit étant, ressent l’Être par sa conscience. Ce 

ressenti suscite en lui le souci de l’Être. Ce souci de l’Être fait de l’homme un Dasein 

(l’Être-là) qui est une ouverture au monde, à l’existence. Heidegger dit à cet effet : 

« Le Dasein se comprend toujours soi-même à partir de l’existence. »66 En d’autres 

termes, l’existence est le lieu où s’exprime le Dasein. Or, Être, c’est être en train 

d’être, c’est être présent. L’Être n’est pas comme les étants dans le temps, mais est 

lui-même constitué par le temps. En un mot, l’Être repose fondamentalement sur le 

temps. C’est dans cette optique que Heidegger affirme : « ce à partir de quoi le 

Dasein en général comprend et explicite silencieusement quelque chose comme 

l’Être est le temps. Celui-ci doit être mis en lumière et originairement conçu comme 

l’horizon de toute compréhension et explicitation de l’Être. »67 Par cette assertion, 

nous comprenons aisément le lien qui existe entre l’Être et le temps. 

L’Être n’est jamais saisissable que du point de vue du temps. C’est dans le 

temps, en réalité, que réside le secret de l’Être. En disant cela, nous ne faisons pas 

savoir que le temps est l’Être ou que c’est la réponse à la question de l’Être. Mais, 

que le temps est ce à partir de quoi le Dasein appréhende quelque chose comme 

 
63 Heidegger, Être et temps, op.cit., p. 26. 
64 Ibidem. 
65 Idem, p. 29. 
66 Idem, p. 31. 
67 Idem, p. 35. 



32 
 

l’Être. Heidegger pouvait tout simplement répondre à la question ‘’qu’est-ce que 

l’Être ?’’ et le mettre ensuite en rapport avec le temps. Mais, pour lui, il n’y a pas de 

réponse véritable qu’on puisse donner à l’Être en général. Il est difficile et même 

impossible de définir l’Être en général compte tenu de son universalité. Dans la 

philosophie heideggérienne, « l’Être est le concept le plus universel »68. 

L’universalité dont il fait mention, n’est pas celle du genre, mais plutôt celle qui 

transcende toute universalité générique. Partant de là, l’Être se perçoit comme un 

concept indéfinissable et évident. Indéfinissable parce qu’il n’est similaire ni au 

genre, ni à l’espèce et évident parce qu’il se comprend dans tout jugement.  

 

CHAPITRE II : L’ÊTRE DANS LA TRADITION PEULE ET DANS LA 

CONCEPTION ISLAMIQUE   

1- La tradition peule, une source de la vision hampâtébienne de l’Être 

La question de l’origine des peuls a joué un rôle prépondérant dans l’histoire de 

l’humanité, « surtout dans la période couvrant la deuxième moitié du 19e siècle et la 

première moitié du 20e siècle »69. Considéré comme un peuple traditionnellement 

pasteur qui s’est installé presque partout dans l’Afrique de l’ouest, les peuls sont 

majoritairement présentés comme originaires de l’Égypte. Cette thèse de l’origine 

égyptienne des peuls est défendue par Cheikh Anta Diop qui affirme : « Les peuls, 

comme les populations d’Afrique Occidentale seraient venus d’Égypte. »70 Cette 

question est également abordée par Hampâté Bâ lorsqu’il écrit à propos du conte 

initiatique de N’djedo Dewal qu’il « présente un intérêt tout particulier en ce qu’il 

pose dès le départ, le problème de l’origine des peuls »71. Mais, dans ce même conte, 

 
68 Heidegger, Être et temps, op.cit., p. 25. 
69 Aboubacry Moussa Lam, « L’origine des peuls : les principales thèses confrontées aux traditions africaines et à 

l’égyptologie », ANKH n° 12/13, 2003-2004, p. 91. 
70 Cheikh Anta Diop, Nations nègres et Culture, Abidjan, Présence Africaine, Tome II, 1979, p. 389.  
71 Amadou Hampâté Bâ, NJEDDO DEWAL Mère de la Calamité, Abidjan, NEI-EDICEF, 1994, p. 11. 



33 
 

l’auteur ne prend pas de position puisque, parlant du conte, il n’a fait que traduire le 

texte peul en ces termes : « D’aucuns l’ont situé à l’est de la Mer rouge (…) D’autres 

affirment qu’il se trouvait à l’ouest de la Mer rouge, entre le pays des Habasi 

(Éthiopie) et le pays du pharaon roi de Misra (Égypte). »72 Hampâté Bâ vient de 

cette race peule et, plus précisément, dans le clan des Bâ dont la culture est 

traditionnellement centrée sur la notion de Pulaaku. Cette dernière est un code de vie 

renfermant les valeurs telles que l’endurance, l’amour, la sagesse. Ce code de vie 

impactera convenablement la pensée de Hampaté Bâ. Pour montrer cette influence, 

nous l’analyserons à travers l’initiation au savoir et, le savoir et le pouvoir dans la 

cosmogonie peule. 

a- L’initiation au savoir 

Par initiation, il faut entendre initier. Étymologiquement, initier vient du latin 

initiare, qui veut dire commencer ou de in ire qui désigne s’avancer devant ou aller 

à l’intérieur. Comme définie, l’initiation comprend un double sens dans son sens 

latin. Nous avons un premier sens qui renvoie au commencement. Il s’agit de 

conduire l’initié à percer le mystère de la réalité à travers des contes et des mythes. 

C’est bien évidemment pourquoi Hampâté Bâ nous dit ceci : « Il faut apprendre à 

écouter les contes, les enseignements, les légendes, ou à regarder les objets à 

plusieurs niveaux à la fois, c’est cela en réalité l’initiation. »73 Il ressort de cette 

citation que l’acquisition d’une connaissance véritable passe, avant tout, par l’écoute 

et l’attention qu’on accorde à l’élément enseigné.  

Le second sens qu’on peut tirer de l’initiation est celui de l’approfondissement. 

L’initiation, au sens étymologique, renvoie aussi à un approfondissement de la 

connaissance. À ce niveau, Hampâté Bâ affirme que c’est « la connaissance 

profonde de ce qui est enseigné à travers les choses, à travers la nature et les 

 
72 Amadou Hampâté Bâ, NJEDDO DEWAL Mère de la Calamité, op. cit., p. 26-27. 
73 Amadou Hampâté Bâ, Il n’y a pas de petite querelle : nouveaux contes de la savane, Paris, Presse Pocket, 2002, p. 

14.  



34 
 

apparences. »74 Parler d’enseignement, c’est parler de transmission de savoir. Quant 

à la nature profonde de l’enseignement, cela renvoie à la dimension ésotérique ou 

cachée du savoir. L’acquisition de cette connaissance profonde ne se fait que par la 

présence d’un maître et d’au moins un disciple afin que les deux ne forment qu’un. 

Cette uniformisation se perçoit à travers ces propos du maître : « Si tu veux 

apprendre quelque chose de moi, tu dois cesser d’être toi-même. Oublie-toi pour être 

moi. Si tu restes toi-même, nous resterons éloignés l’un de l’autre, comme le ciel et 

la terre. »75 Il ressort de cette assertion que l’initiation suppose un abandon de soi. 

Mourir à soi afin de renaître au soi de l’initiateur se pose comme le secret par lequel 

l’on accède à la connaissance du mystère qui se trouve dans l’apparent qui n’apparaît 

pas. 

Initier une personne, c’est non seulement le conduire dans son cheminement 

intellectuel afin de lui octroyer une maturité d’esprit, mais aussi c’est apporter un 

changement à sa manière de penser, sa réaction et son agissement. C’est, en fait, 

donner une orientation à sa pensée. Or, Hampâté Bâ, en tant que fils d’un père et 

d’une mère d’origine peule, n’a pas échappé à cette initiation. En effet, selon les 

propos de Maguèye Kassé, « Hampâté Bâ reçut sa première initiation à l’ésotérisme 

des peuls par son grand-père maternel et sa mère qui avait acquis dans l’initiation 

féministe des peuls le rang d’une reine de lait »76. Cette initiation faite par les parents, 

influencera beaucoup la pensée philosophique d’Amadou Hampâté Bâ. Ne serait-ce 

pas cela le véritable sens du projet initiatique ? 

Le sens du projet initiatique à l’ésotérisme peul est d’apporter une modification 

radicale dans la pensée de l’initié et son être, dans sa manière de penser et sa façon 

de vivre tout en le faisant passer des ténèbres à la lumière, de l’ignorance à la 

 
74 Amadou Hampâté Bâ, Il n’y a pas de petite querelle : nouveaux contes de la savane, op. cit., p. 14. 
75 Maguèye Kassé, « Le maître de la parole. Vie et œuvre d’Amadou Hampâté Bâ », in Bérose-Encyclopédie 

internationale des histoires de l’antropologie, Paris, 202O.  
76 Ibidem. 



35 
 

connaissance. L’initiation apparait, ainsi, comme une véritable source de révélation, 

un moyen pour l’individu de mourir à soi pour renaître à un soi nouveau. C’est sans 

doute pourquoi Mircea Éliade écrit : « On entend en général par initiation un 

ensemble de rites et d’enseignements oraux qui poursuit la modification radicale du 

statut social et religieux de l’homme à initier. »77 Il faut entendre par cette citation 

de l’auteur que l’initiation est un canal par lequel l’on apporte un changement 

complet, non seulement, à la nature sociale de l’homme, mais aussi à son état 

religieux. D’où part donc cette idée d’initiation ? 

Dans l’histoire des peuls, la question de la transmission du savoir, de l’initiation 

tire sa source depuis la formation du monde par Guéno. En effet, après avoir créé 

Neddo, le premier initiateur dans la cosmogonie peule sera Guéno et le premier initié 

sera l’Homme primordial (Neddo). Guéno enseignera à Neddo les lois de la nature ; 

et Neddo, à son tour, va transmettre plus tard le savoir qu’il recevra de Guéno, son 

créateur, à sa descendance. C’est de là que débutera la plus grande chaîne de 

l’initiation qui part de Guéno à Neddo et de Neddo à sa descendance. Cette chaîne de 

transmission est approuvée par Hampâté Bâ en ces termes : « Initié par son créateur, 

Neddo transmit plus tard à sa descendance la somme totale de ses connaissances. »78 

Pour l’auteur, cet échange de connaissance qui s’est fait entre Guéno et Neddo et 

entre Neddo et sa descendance, « fut le début de la grande chaîne de transmission 

orale initiatique »79. Autrement dit, c’est de là que part la toute première idée de 

l’initiation au savoir. 

Initier, c’est transmettre un savoir. Dans l’initiation, il est question d’instruction 

qui consiste à former le postulant, comme l’a fait Guéno avec Neddo, sur la 

structuration du monde ainsi que son fonctionnement. Il s’agit là, de la connaissance 

 
77 Mircéa Éliade, Naissance mystique, Paris, éd. Gallimard, 1956. 
78 Amadou Hampâté Bâ, NDJEDO DEWAL Mère de la Calamité, op. cit., p. 17. 
79 Ibidem. 



36 
 

relative, non seulement, aux lois naturelles, mais aussi à tout ce qui participe à la 

marche et à l’organisation du monde. Cette connaissance qui est, à la fois, intérieure 

qu’extérieure, doit être capable de nous conduire à Guéno qui est au sommet de 

l’univers. C’est dans cette perspective que Paulme Denise affirme : « L’initiation 

instruit le postulant de la structure et de la marche de l’univers, au sommet duquel 

se place Guéno, omniscient et invisible. »80 En effet, en tant que créateur de toute 

chose ainsi que le premier maître initiateur du premier Homme, Gueno est celui vers 

qui l’initiation nous conduit. Mais, cela se fait par le canal d’un enseignement 

progressif. 

L’initiation relève de la progressivité dans la connaissance. Cette progression est 

inscrite dans un temps et un espace. C’est un cheminement vers la connaissance, un 

itinéraire qui nous conduit à la connaissance profonde des choses. Il s’agit, ici, d’un 

cheminement, un voyage qui a un début, un milieu et une fin. Cette fin étant le fait 

d’aboutir à la réalisation plénière de son être et à la saisie de l’essence divine. À cet 

effet, Paulme Denise écrit : « L’initiation comporte un enseignement progressiste de 

l’espace et du temps, dont l’essence doit pénétrer le postulant. »81 Pour l’auteur, 

l’initiation est une question d’étape et de cheminement. C’est une échelle ou un 

escalier que l’on gravit dans le temps et dans l’espace afin qu’au sommet, nous 

parvenions à connaitre le sens profond de l’élément enseigné. Il ressort de cette idée 

de gravir les échelles que l’initiation suppose une suite d’épreuves. 

L’initiation suppose une succession d’épreuves que l’initié est amené à franchir 

afin de percer la synthèse de l’initiation ou le but visé par l’initiation qui est de le 

conduire à l’essence des choses et à sa réalisation plénière. L’initiation demande que 

l’initié puisse se surpasser afin de pouvoir franchir certaines difficultés rencontrées 

 
80 Paulme Denise, « A. Hampate Ba et G. Dieterlen, Koumen, Texte initiatique des pasteurs Peul », Cahiers de 

l’Homme, n.s. n°1 » (compte-rendu), in Annales Économie, Société, Civilisations, 1962, 17-6, p. 1239. 
81 Ibidem. 



37 
 

sur le chemin de l’initiation. Pour donner plus de visibilité à notre argumentation, 

citons Paulme Denise qui soutient que l’initiation « est (…) une suite d’épreuves, 

symboles de la lutte qu’il (l’initié) doit entreprendre sur lui-même avec l’aide de 

Dieu »82. C’est après avoir surpassé ces épreuves sur le chemin de l’initiation que 

« l’élu comprendra le langage des animaux et possèdera la clef des paroles 

sacramentelles »83.  

b- Le savoir et le pouvoir dans la cosmogonie peule 

Du grec cosmos qui signifie monde et gon qui veut dire engendrer, le terme 

cosmogonie renvoie à l’engendrement du monde. Par engendrement, il faut entendre 

engendrer. Engendrer, c’est amener quelque chose à l’existence. Donc, une 

cosmogonie est un récit mythologique qui donne sens et consistance au monde à 

travers la description ou l’explication de sa formation par des mythes et contes. Il 

existe une différence fondamentale entre la cosmogonie et la cosmologie. En effet, 

contrairement à la cosmogonie qui vient de cosmos et gon, la cosmologie, quant à 

elle, vient des mots grecs cosmos et logos ; ce qui signifie discours. En cosmologie, 

il n’est pas question d’engendrement, mais plutôt d’une explication scientifique ou 

d’un discours rationnel du monde à partir des choses observables comme le faisaient 

les présocratiques :  l’eau84 pour Thalès, l’air85 pour Anaximène et le feu86 pour 

Héraclite.  

Originaire d’une famille peule, la conception de l’Être, du savoir et du pouvoir 

d’Amadou Hampâté Bâ sera plus influencée par la tradition peule animiste avant 

l’islamisation. Ses œuvres comme Koumen, L’éclat de la grande étoile et Kaïdara 

qui est notre ouvrage de base sont des exemples de cette influence. En effet, dans la 

 
82 Paulme Denise, « A. Hampate Ba et G. Dieterlen, Koumen, Texte initiatique des pasteurs Peul », Cahiers de 

l’Homme, n.s. n°1 » (compte-rendu), in Annales Économie, Société, Civilisations, 1962, 17-6, p. 1239. 
83 Ibidem. 
84 Claude-Henri du Bord, La philosophie, Paris, EYROLE, 2007, p. 14. 
85 Idem, p. 16. 
86 Idem, p. 17. 



38 
 

culture relevant de la cosmogonie peule, les peuls dans leur état animiste, croient en 

un dieu suprême. Ce dieu, nommé Gueno l’éternel ou Doundari, est non seulement, 

incréé selon les peuls nomades ; mais aussi, il est le maître et le créateur de l’univers. 

Il est, selon Léopold Sédar Senghor, la source « de toute vie »87. 

Gueno créa le monde en le faisant passer du non-être à l’être à partir d’une goutte 

de lait. Après ce passage du monde, il donna l’ordre aux génies de l’organiser. Après 

l’achèvement de l’organisation, Tyanaba (serpent mythique) sera choisi par Gueno, 

le dieu créateur, comme le délégué sur terre et également comme le premier 

propriétaire mythique du troupeau. Tyanaba est, à en croire Pierre Brunel, « le 

délégué sur terre du dieu créateur Gueno et le propriétaire mythique du premier 

troupeau »88. Il aura pour berger Koumen, à qui Gueno donnera les secrets de 

l’initiation pastorale. Ce dernier sera secondé par sa femme appelée Forondou. Elle 

est, selon Pierre Brunel, la « déesse du lait et du beurre »89. 

S’agissant de l’or et du savoir, Gueno les mettra sous la tutelle du dieu souterrain 

qui est Kaïdara, et dont le récit est relaté en long et en large par Amadou Hampâté 

Bâ dans son ouvrage soumis à notre réflexion. Quant à la question du pouvoir, nous 

verrons, dans le récit de Kaïdara, qu’il ne s’acquiert qu’après avoir percé le mystère 

de l’initiation comme ce fut le cas de Hammadi. Or, l’initiation, dans notre ouvrage 

de base, ne se fait que par l’intermédiaire de l’Être qui se métamorphose en différents 

symboles. 

Dans la cosmogonie peule, Guéno est le créateur de toutes choses. Tout ce qui 

existe émane de sa puissance créatrice. C’est lui qui fait être ce qui n’est pas et qui 

fait venir à l’existence l’inexistant. Il est par conséquent maître et possesseur de 

toutes choses. En tant que maître et possesseur, il est le garant du savoir et du pouvoir. 

 
87 Léopold Sédar Senghor, Préface à La pensée africaine d’Alassane Ndaw, Dakar, NEAS, 1997, p. 32. 
88 Pierre Brunel, Dictionnaire des mythes littéraires, Paris, Éditions du Rocher, 1988, p. 879. 
89 Idem, p. 880. 



39 
 

Provenant de sa puissance divine, il donne la garde du savoir à qui il veut et conduit 

qui il veut au pouvoir. Tout est une question de volonté. La volonté de Guéno n’est 

soumise à aucune force. C’est au nom de cette volonté qu’il confia à Neddo, 

l’Homme primordial, « une parcelle de la puissance créatrice divine, le don de 

l’Esprit et la parole »90. Après lui avoir fait ce don, « Guéno enseigna à Neddo, son 

interlocuteur, les lois d’après lesquelles tous les éléments du cosmos furent formés 

et continuent d’exister »91. Il ressort clairement de cette assertion que la source du 

savoir de Neddo, l’homme primordial, est Guéno. 

Après la formation du monde, sachant que sa gouvernance ne peut être possible 

qu’après l’acquisition d’un minimum de savoir, Guéno initiera, d’abord, l’Homme 

primordial à la connaissance des lois de ce monde. C’est après l’octroi de cette 

connaissance que Guéno confia à l’Homme la garde de son univers et lui donna 

l’ordre de veiller au maintien de l’ordre universel. C’est pourquoi, Hampâté Bâ dira 

à propos de l’Homme primordial que Guéno « l’instaura Gardien et Gérant de son 

univers et le chargea de veiller au maintien de l’harmonie universelle »92. Nous 

comprenons de cette assertion que Guéno est, non seulement, le détenteur du savoir, 

mais il est aussi celui qui donne le pouvoir à quiconque ayant goûté la douceur de la 

sagesse. 

Tout comme le savoir, Guéno est le maître du pouvoir. Il a une autorité absolue 

sur toute chose. Selon Hampâté Bâ, son autorité est incontournable et certaine. À cet 

effet, il affirme que « son autorité n’est pas contestable »93. Autrement dit, tout est 

soumis à son pouvoir. Selon Hampaté Bâ, « tout vient de Guéno »94. C’est lui qui 

donne le pouvoir et c’est également lui qui l’arrache. Il est à la fois le dispensateur 

 
90 Amadou Hampâté Bâ, NDJEDDO DEWAL Mère de la Calamité, op. cit., p. 17. 
91 Ibidem. 
92 Ibidem. 
93 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, récit initiatique peul, op. cit., p. 15. 
94 Ibidem. 



40 
 

de toute chose ainsi que le privateur. La vie et la mort, le bien et le mal, tout émane 

de Guéno. C’est dans cette optique qu’Amadou Hampâté Bâ écrit : « Guéno est celui 

qui donne la vie et l’arrache. Le mal comme le bien viennent de Guéno. »95 Cette 

particularité pour Guéno d’avoir le monopole de toutes choses et du fait qu’il « n’a 

de compte à rendre aux hommes »96, lui donne le plein pouvoir. Pour cela, il confiera 

la garde de l’or et du savoir à Kaïdara. 

Il convient de retenir à la sortie de ces deux sous-sections que la tradition peule, 

au regard de cet étalage fait de la cosmogonie peule sur la question de l’Être, du 

savoir et du pouvoir, a joué un rôle prépondérant dans la pensée de Hampâté Bâ. 

Nous pouvons dire que c’est le point de départ et même la source d’inspiration de 

son génie intellectuel. Autrement dit, le conte conté par Hâmpâté Bâ, qui reflète sa 

vision en tant que peul n’est, en réalité, qu’un étalage de la culture peule. Mais, cette 

culture est-elle la seule à impacter la pensée de Hampâté Bâ ? Cette question nous 

amène à tourner le regard vers la vision islamique de l’Être, du savoir et du pouvoir. 

 

2- L’Être dans la conception islamique, une autre source de la pensée de Hampâté 

 Bâ  

Aujourd’hui, devenus presque tous des musulmans, l’islamisation des peuls a été 

tardive. Selon Hampâté Bâ, c’est à partir du XIXe siècle que l’empire peul musulman 

du Macina a commencé à se construire. Il dit à cet effet : « L’empire poullo-

musulman du Macina s’était édifié au début du XIXe siècle. »97 Fondé par Chékou 

Amadou en 1818, l’empire poullo-musulman, alors qu’il commençait à se dissoudre 

sous le commandement d’Amadou Amadou, petit-fils du fondateur, sera conquis par 

El Hadj Omar en 1862. Ainsi, avec ce dernier, l’islamisation des peuls prendra de 

 
95 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, récit initiatique peul, op. cit., p. 15. 
96 Ibidem. 
97 Amadou Hampâté Bâ, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, Paris, SEUIL, Coll. ‘’Point 

Sagesse’’, 1980, p. 15. 



41 
 

l’ampleur au point où, à son arrivée à Segou, selon Hampâté Bâ, cette région « devint 

officiellement ville d’Islam »98. La direction morale et spirituelle de cette cité sera 

confiée à El Hadj Seydou Hann qui va divulguer avec ardeur l’enseignement lié aux 

préceptes islamiques jusqu’à ce qu’il atteigne son petit-fils Tierno Boka, maître 

initiateur d’Amadou Hampâté Bâ. De son initiation à la culture islamique, l’ouvrage 

Kaïdara, étant post-islamique, aura une forte influence de cette tradition, parce que 

l’islamisation va impacter toute la vie des peuls et même leurs us et coutumes. 

a- Dieu, source du savoir et du pouvoir 

La question du savoir et du pouvoir joue un rôle prépondérant dans la tradition 

islamique au point d’être partie intégrante des attributs du divin. En effet, Dieu, dans 

la religion islamique, est un être doté d’une infinité d’attributs. Ses attributs, bien 

qu’immenses, sont répartis en deux grands groupes à savoir les attributs liés à son 

essence et les attributs liés à sa perfection. 

Concernant les attributs liés à l’essence de Dieu, il s’agit des attributs qui lui sont 

spécifiques, qui lui sont propres et, par conséquent, qui ne sont accessibles à aucune 

autre créature. Ces attributs, en effet, ne sont associables à aucune existence. Ils n’ont 

aucune dépendance, aucune relativité et aucun rapport avec les êtres créés. C’est 

l’exemple de son existence. Hampâté Bâ dira à cet effet : « Si tu nies son existence, 

alors tu nies ta propre existence qui n’est qu’un effet de la sienne. Or, tu existes. »99 

Ainsi, si nous disons que l’existence de Dieu est une existence à part entière qui n’a 

aucun rapport avec celle de ses créatures, c’est parce que son existence ne dépend de 

rien, alors que l’existence de toutes les créatures dépend de lui. C’est par rapport 

cette existence que l’on peut aborder la question des attributs liés à sa perfection. 

Dans la tradition islamique, les attributs liés à la perfection de Dieu sont les 

attributs qui explicitent et décrivent ses caractéristiques. À l’instar des attributs 

 
98 Amadou Hampâté Bâ, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, op. cit., p. 19. 
99 Idem, p. 156. 



42 
 

d’essence, les attributs liés à la perfection de Dieu sont aussi différents de celui des 

créatures. Cette différence s’explique par le fait que le « nécessaire »100 et 

l’« impossible »101 s’excluent quand il s’agit de Dieu ; c’est-à-dire, ce qui est 

nécessaire à Dieu ne peut en aucun cas lui échapper puisque c’est lui qui en est le 

Maître et le donne à qui il veut. C’est l’exemple de la sagesse. « La science » est « 

nécessaire » à Dieu et « l’ignorance » en tant qu’imperfection lui est 

« impossible »102 selon Hampâté Bâ, mais possible pour une créature. Dieu est, de ce 

fait, omniscient. 

L’Omniscience est l’un des attributs du Dieu musulman. Dire de Dieu qu’il est 

omniscient, revient à dire que sa science renferme tout. Nul n’échappe à la science 

divine. Dieu sait tout et sa science englobe toutes les créations. Dans le Saint Coran, 

Dieu se mentionne en tant que Sage dans 93 versets au total. Prenons comme 

illustration ce verset où Dieu dit qu’Il est : « Le Sage et il est parfaitement 

informé. »103 Être sage, ici, renvoie, non seulement, à la connaissance des choses 

telles qu’elles sont ; mais aussi au fait d’agir conformément à cette connaissance. La 

sagesse et l’omniscience de Dieu seront une fois de plus approuvées par le passage 

suivant : « Certes, c’est toi l’Omniscient, le Sage. »104 Il ressort de cette illustration 

que, dans la religion islamique, Dieu est source du savoir de ses créatures et donc de 

l’homme. Si tel est le cas du savoir, alors qu’en est-il du pouvoir ? 

Dans la religion musulmane, l’Omnipotence est l’un des attributs liés à la 

perfection du Dieu créateur de l’univers. Selon André Lalande, l’omnipotence se 

définit comme un « attribut traditionnel de la personne divine qui consiste en ce que 

 
100 Amadou Hampâté Bâ, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, op. cit., p. 214-2015. 
101 Ibidem. 
102 Ibidem. 
103 Le Saint Coran et la traduction en langue française du sens de ses versets, Révisé et édité par la Présidence générale 

des Directions des recherches scientifiques islamiques de l’Ifta, de la prédication et de l’orientation religieuse, Al-

Madinah Al-Munawwarah, 1410/1990, sourate 6, verset 18. 
104 Le Saint Coran, op. cit., sourate 2, verset 32. 



43 
 

la puissance de Dieu est infinie »105. Dieu est celui qui a pouvoir sur toute chose. 

L’univers avec tous ses ornements et l’harmonie qui existe entre les différentes 

parties des corps célestes sont les preuves de son pouvoir infini. En tant que Tout 

Puissant, Dieu est celui qui détient le pouvoir et l’octroie à celui qu’il veut. Cela 

s’explique à travers ce passage : « Dis : Ô Allah, Maître de l’autorité absolu. Tu 

donnes l’autorité à qui tu veux, et tu donnes la puissance à qui tu veux et humilies 

qui tu veux. Le Bien est en ta main et tu es Omnipotent. »106  Tout comme le savoir, 

Dieu est aussi le détenteur absolu du pouvoir et c’est lui qui gratifie l’homme du 

trône. Dans quelle mesure cette vision islamique a-t-elle impacté celle de Hampâté 

Bâ ? 

Cette pensée islamique a influencé la pensée hampâtébienne de l’Être, du savoir 

et du pouvoir dans la mesure où Hampâté Bâ lui-même a été initié à cette tradition 

depuis son enfance. La majeure partie de sa vie s’est déroulée dans l’apprentissage 

des préceptes islamiques. Pour illustrer ce propos, référons-nous au texte de l’auteur 

lui-même qui dit ceci :  

Ma mère m’a souvent rapporté que, bébé assez maussade, mon visage ne s’éclairait que, 

lorsqu’il (Tierno Boka) venait me prendre dans ses bras. Dès que j’eu atteindre l’âge de sept 

ans, on me confia entièrement à lui afin qu’il prenne en main mon éducation religieuse aussi 

bien que la formation de mon caractère et de mon comportement social. Je ne le quittai que le 

jour où, comme tous les fils de chefs, je fus réquisitionné par les autorités pour être envoyé loin 

de Bandiagara, à l’école française qui était alors appelée très officiellement « école des 

otages ». Mais je revenais auprès de lui passer toutes mes périodes de congé.107 

 

Ceci est la preuve indiscutable de son initiation par Tierno Boka aux rites islamiques. 

Basé sur l’explication des textes islamiques, l’enseignement de Tierno consistait non 

 
105 André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophiei, Texte revu par les membres et correspondants 

de la SOCIETE FRANCAISE DE PHILOSOPHIE et publié avec leurs corrections et observations, Avant-propos de 

RENE POIRIER, QUADRIGE/PUF, vol. 2, p. 713.  
106 Le Saint Coran, op. cit., sourate 3, verset 26. 
107 Amadou Hampâté Bâ, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, op. cit., p. 127. 



44 
 

seulement à expliciter la science exotérique des textes, mais aussi ésotérique. 

L’ouvrage Kaïdara est un exemple palpable de cet enseignement.  

Dans la tradition islamique, la science s’acquiert par la révélation. Révéler, c’est 

déclarer, faire savoir une chose qui est méconnue et secrète. La révélation, en ce sens, 

a pour synonyme le dévoilement. Dévoiler, c’est ôter le voile, rendre visible ce qui 

est caché. Dire que la science en islam s’acquiert par la révélation, c’est dire que la 

science, à première vue, relève de l’ordre du caché et qui, par la suite, est découverte 

ou montrée à l’homme par la manifestation directe de la pensée et de la volonté 

divine. Ainsi, contrairement à la pensée occidentale qui estime que la connaissance 

est « entièrement dépendante des sens et de l’expérimentation »108, la connaissance 

en islam « repose sur la révélation, les sens et l’expérience »109. Dieu donne la 

connaissance soit par la révélation, soit par le contact avec les sens ou à travers notre 

vécu, notre expérience. 

Plusieurs savants islamiques et particulièrement Ibn Taymya adopte l’idée selon 

laquelle le Coran est une méthode de connaissance complète permettant à l’humanité 

d’avoir un savoir renfermant tous les domaines de la nature. À ce sujet, Ibn Taymya 

affirme que le Coran est un Livre qui contient « une méthode de 

connaissance parfaite et complète capable de fournir à l’humanité les clefs de la 

connaissance saine dans tous les types de disciplines utiles à l’homme : les domaines 

de l’urbanisation, de la gouvernance et de la loyauté »110. En tant qu’une science 

provenant du détenteur de tout savoir et de tout pouvoir, le Coran est, dans la tradition 

islamique, le livre de la sagesse par excellence.  

 

 
108 Taha Jabir Al-Alwni, Ishah al-fikr al-islami (Réformer la pensée islamique), Algérie, éd. Dar al-Hoda Al-Hoda, 

1990, p. 131. 
109 Ibidem. 
110 Taha Jabir Al-Alwni, Ibn Taymiya wa islamiyyat al-marifa (Ibn Taymiya et l’islamisation de la connaissance), 

Herndon, publications de l’Institut international de la pensée islamique, 1994, p. 72. 



45 
 

 

b- Rapport entre l’homme, le savoir et le pouvoir 

L’analyse consistera dans cette partie à mettre en exergue le lien qu’établit l’Islam 

entre l’homme, le savoir et le pouvoir. Autrement dit, il s’agira, pour nous, de mettre 

en évidence la relation que doit avoir l’homme vis-à-vis du savoir et du pouvoir selon 

les principes islamiques. 

Dès l’entame de cette sous-section, notons que l’Islam promeut la connaissance 

et incite les hommes à tendre vers celle-ci. Dans la religion islamique, la recherche 

du savoir est élevée à un rang supérieur compte tenu de son importance. Cette 

supériorité et cette importance s’expliquent, d’une part, par le fait que Dieu s’est lui-

même appelé « Omniscient et Sage »111, et donc, a le monopole de la sagesse et, 

d’autre part, du fait que, l’homme, est contraint à rechercher la science jusqu’à ce 

qu’il y ait séparation entre son corps et son âme. C’est dans cette optique qu’Anas 

affirme que le Prophète a dit : « Apprendre la science est une obligation pour chaque 

musulman. »112 Cette soif de savoir doit l’animer dès sa naissance jusqu’à sa fin. Et, 

c’est même ce savoir qui marque la différence entre lui et l’ignorant. 

L’Islam exhorte tout musulman à la recherche de la science. Compte tenu de son 

importance capitale dans la tradition islamique, le Prophète fera de sa recherche une 

obligation individuelle. Tout musulman est obligé d’avoir un rapport étroit vis-à-vis 

du savoir. Sa recherche doit être son crédo. Le musulman doit toujours être en quête 

perpétuelle et continuelle du savoir. Il doit être engagé et dévoué afin de ne point 

baisser les bras sur le chemin de la connaissance. L’homme ne devient savant 

qu’après avoir franchi les difficultés qui se trouvent sur le chemin du savoir. Le 

mérite du savant par rapport à celui de l’ignorant est à l’image de la pleine lune 

comparée aux autres astres. Le savant est l’héritier des Prophètes dans la mesure où 

 
111 Le Saint Coran, op. cit., sourate 49, verset 8. 
112 Rapporté par Ibn Maja et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n°72.  



46 
 

ces derniers n’ont laissé ni de richesse financière ni matérielle. Leur seul héritage est 

le savoir. Ainsi, quiconque s’adonne à sa recherche se verra ouvrir les portes du 

Paradis comme le dit le Prophète en ces termes : « Celui qui prend une route à la 

recherche d’une science, Dieu lui facilite une voie vers le Paradis. »113 Le savoir est 

une lumière qui brise et fend toute obscurité en la faisant disparaître.  

L’Islam nous enseigne que la différence qui existe entre celui qui sait et celui qui 

ne sait pas est comme le jour et la nuit, la luminosité et l’obscurité. Le savoir renvoie 

au jour, à la lumière et l’ignorance à la nuit, à l’obscurité. C’est une religion qui 

valorise le savant au détriment de l’ignorant, car celui qui sait et celui qui ne sait pas 

ne sont pas égaux. Cette différence est soulignée par Dieu, Exalté soit-il, en ces 

termes : « Dis : sont-ils égaux ceux qui savent et ceux qui ne savent pas ? Seuls les 

doués d’intelligence se rappellent. »114 L’intelligence montre que la différence est de 

taille. L’image du savant et de celui qui est amoureux du savoir se perçoivent comme 

un corps animé de vie dans toute sa puissance et celle de l’ignorant est comparable à 

un corps dépourvu de toute vie. Qu’en est-il du pouvoir ? 

 En Islam, il existe un lien étroit entre le savoir et le pouvoir. Le pouvoir est lié 

au savoir dans la mesure où pour commander dans un État islamique ou pour avoir 

accès au trône, il faut non seulement être vertueux, mais aussi être savant. L’homme 

doit d’abord, à l’instar de sa vertu, connaître les préceptes islamiques, la science du 

Livre Saint et des hadiths avant d’être choisi pour gouverner. En effet, tout comme 

le personnage de Hammadi dans Kaïdara, seul le savant vertueux a le droit de 

commander, parce qu’il est le représentant de Dieu sur terre. Sa science et sa vertu 

sont les meilleurs moyens pour assurer la stabilité sociale entre les croyants. C’est 

l’exemple du guide des musulmans, le Prophète Muhammad (béni soit-il) qui, grâce 

 
113 Mohieddîne Annawawi (631-676), Riyadh as-Sâlihin (Les Jardins des vertueux), Traduction et commentaire du Dr 

Salaheddine keshrid, Beyrouth, Dar al Gharb al-islami, 1410/1990, p. 328. 
114 Le Saint Coran, op. cit., sourate 39, verset 9. 



47 
 

à l’immensité de son savoir et sa vertu connu par les mecquois, a été assimilé à la 

chambre du savoir. 

          À l’issue de ce qui précède, il convient de retenir que la conception de l’Être 

provient des philosophes présocratiques et sera abordée par les socratiques ainsi que 

les post-socratiques. Les premiers, à la figure de Héraclite et Parménide, ne pensaient 

que la mobilité et l’immobilité de l’Être. Cette divergence de thèse se trouvera 

conciliée par Platon à l’époque socratique qui fera de la mobilité et de l’immobilité 

des attributs de l’Être. À cette même époque, Aristote en fera le Premier Moteur. 

Mais, comme si cela ne suffisait pas, Hegel, à l’époque post-socratique, l’assimilera 

au devenir et Heidegger au Dasein. Hampâté Bâ n’est donc pas la première personne 

à traiter la question de l’Être.  

  Quant au rapport de l’Être avec le savoir et le pouvoir dont mentionne 

Hampâté Bâ, cela tire sa source, premièrement, de la culture peule où le savoir et le 

pouvoir émanent de Guéno qui confiera la garde de l’or et du savoir à Kaïdara (le 

dieu souterrain). Appartenant à cette culture, sachant que le but de l’initiation est « de 

donner à la personne psychique une puissance morale et mentale »115, Hampâté Bâ 

en sera initié à un point où il relatera en long et en large le récit de Kaïdara. 

Secondement, la vision de Hampâté Bâ présente une influence de la tradition 

islamique où le savoir et le pouvoir proviennent de Dieu, « le Maître de 

l’univers ».116 En effet, en plus de l’initiation à la culture peule, Hampâté Bâ recevra 

une initiation à la tradition islamique depuis son enfance par son maître Tierno Boka 

Salif qui aura un impact considérable sur sa philosophie. 

 Nous terminons cette première partie pour dire que s’il est vrai que la pensée 

ne peut se penser dans le vide et qu’il faut nécessairement un piédestal qui lui donne 

sens et consistance, il est aussi vrai que la concepion hampâtébienne de l’Être, du 

 
115 Amadou Hampâté Bâ, Aspects de la civilisation africaine, Paris, Présence Africaine, 1972, p. 12. 
116 Le Saint Coran, op. cit., sourate 1, verset 2.  



48 
 

savoir et du pouvoir tire sa source de deux traditions distinctes : la culture peule et la 

tradition islamique. Né dans une famille peule de religion musulmane, Hampâté Bâ, 

depuis son enfance, bénéficiera d’une double initiation à la fois culturelle avec sa 

mère et islamique avec son maitre initiateur Tierno Boka Salif, qui donneront une 

orientation assez essentielle à sa pensée philosophique de l’avoir et du pouvoir en la 

centrant sur l’Être qui est celui par qui le savoir tient son sens et sa consistance. Cela 

dit, quelle interprétation peut-on faire de l’Être et du savoir ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEUXIÈME PARTIE : DE L’ÊTRE COMME FONDEMENT DU SAVOIR : 

LE POUVOIR APPELÉ À CORRES-PONDRE 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 
 

Après la mise en évidence de l’origine de la pensée de Hampâté Bâ, il semble 

judicieux, dans cette deuxième partie, de dire ce qu’est cette pensée. En effet, notre 

effort consistera, ici, à montrer que l’Être est la source du savoir à travers une 

herméneutique de la pensée de Hampâté Bâ. Il faut entendre par herméneutique une 

interprétation, un dévoilement du sens caché des choses. Si nous accordons plus 

d’intérêt à cette nature cachée, c’est parce qu’elle relève d’une importance capitale. 

Et comme le dit Jean Grondin : « On ne peut interpréter une expression afin d’en 

comprendre le sens que parce que l’on présuppose qu’elle veut dire quelque chose, 

qu’elle est l’expression réfléchie d’un discours intérieur. »117 En d’autres termes, 

l’interprétation d’une quelconque expression vient du fait que nous avons nourri en 

arrière-plan l’idée que cette expression n’est pas veine de sens et qu’elle a un sens 

plus profond que ce qu’elle laisse apparaître.  Ainsi, le choix de dévoiler la pensée 

de Hampâté Bâ présuppose qu’elle a un sens plus profond. Expliquer les zones 

d’ombres liées à l’Être et le savoir, revient à faire profiter le profane de la sagesse 

qui se trouve derrière chaque symbole puisque c’est un conte à la fois « futile, utile 

et instructeur »118. Cette analyse se fera à travers le voyage initiatique vers Kaïdara 

l’énigmatique et les épreuves du savoir. 

 

 

 

 

 

 

 

 
117 Jean Grondin, « Babelo » in https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709 consulté le 16 septembre 2023 

à 13h35. 
118 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op.cit. p. 23. 

https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709


51 
 

CHAPITRE I : LE VOYAGE INITIATIQUE VERS KAÏDARA : L’ÉNIGME   

Pour entamer un tel intitulé, il faut d’abord savoir ce qu’est le voyage. Au sens 

étymologique du terme, le voyage provient du latin via119 qui désigne route ou 

chemin. Le voyage renvoie à un itinéraire à parcourir. Ce parcours suppose 

nécessairement un mouvement. La notion du voyage sous-tend toujours l’idée de 

mouvement ; car un voyage dit pleinement accompli, est celui à partir duquel l’on 

perçoit les éléments suivants : « Le lieu de départ, l’itinéraire emprunté et le lieu 

d’arrivée du voyage. »120 L’objectif et la destination du voyageur sont connus ici 

contrairement au voyage qu’entreprendront Hammadi, Dembourou et Hamtoudo où 

le motif et la destination sont inconnus. Ce mystère renfermant leur voyage fait de 

cela « une aventure »121 qui semble mener l’homme vers un chemin qui ne conduit à 

aucun lieu, c’est-à-dire un chemin qui semble ne pas avoir de destination ou que sa 

destination est ambigüe. Mais, cela semble importer peu pour les voyageurs. Tout 

compte fait, « le récit de l’aventure des trois voyageurs (…) place leur existence 

temporelle sous les effets différenciés du signe de l’horizon, d’une part et, d’autre 

part, sous des modes de réception ou de perception de l’illumination (…) du Grand 

Monarque Borgne’’ »122. Les voyageurs sont, donc, invités à une quête de Kaïdara 

même si cela leur semble ambigüe. 

  

1- La quête de Kaïdara : dieu de l’or et de la connaissance 

Quêter, c’est rechercher. Rechercher dans le sens de re-chercher désigne 

chercher à nouveau. Le terme nouveau occupe, ici, une place fondamentale, en ce 

sens où c’est la boussole qui oriente nos pas. On ne recherche que ce qu’on a perdu. 

 
119 Le français, « Histoire du mot voyage » in https://www.lefrançais.eu/histoire-du-mot-voyage/ consulté le 16 

septembre 2023 à 13h40. 
120 Zasseli Ignace Biaka, « Kaïdara : le philosopher africain de l’énigme de l’Être », in Revue des sciences sociales, 

2023, p. 22. 
121 Ibidem. 
122 Niamkey-Koffi, Une lecture de Kaydara, op. cit., p. 19. 

https://www.lefrançais.eu/histoire-du-mot-voyage/


52 
 

Autrement dit, on ne cherche à nouveau quelque chose que lorsqu’on se rend compte 

que cette chose n’est plus à notre portée ou à notre possession. Mais, il faut tout aussi 

bien souligner que la quête renvoie également au désir d’étancher sa soif ; laquelle 

soif se décline en fonction de l’objectif visé par le quêteur. Ici, nous parlons d’une 

quête de Kaïdara qui, lui-même, « enseigne à le découvrir dans le mystère qu’il 

propose et qu’il constitue »123. La découverte de Kaïdara dans le mystère suppose 

qu’il y a un voile à lever afin de percevoir l’inconnu qui se cache dans l’obscurité. 

Cet inconnu, s’il est inaccessible ou pas, seul l’effort de le découvrir nous le dira. 

Mais, comment le découvrir ? 

Selon Biaka Zasseli, le premier indice que Kaïdara donne de lui-même « c’est 

qu’il se révèle au terme d’un voyage »124 ; voyage qu’entreprendront Hammadi, 

Hamtoudo et Dembourou après l’acceptation de leur sacrifice à travers une voix 

inconnue en ces termes : « Ô Hammadi ! Ô Hamtoudo ! Ô Dembourou ! Votre 

sacrifice est agréé. »125 Cette affirmation marque la satisfaction de l’être ainsi que le 

point de départ d’une aventure à la fois tragique et heureuse. Tragique pour le profane 

qui ne réussira pas à percer le mystère derrière lequel se cache Kaïdara et heureuse 

pour le noble qui, au-delà de tous les symboles présentés, parviendra à percer le 

mystère de l’initiation. Il s’agit là de parvenir à surpasser ou à aller au-delà du sens 

apparent pour parvenir au sens caché des différentes manifestations de Kaïdara sur 

le chemin de l’initiation.  

La tentative pour l’individu de parvenir, dans sa quête, à une saisie de Kaïdara à 

travers ses différentes manifestations, constitue une tentative de parvenir « à la 

parole qui révèle l’être Un »126. Mais, cette tentative s’avère veine en ce sens qu’on 

ne sait pas si le chemin qui conduit vers Kaïdara constitue Kaïdara lui-même ou s’il 

 
123 Zasseli Ignace Biaka, « Kaïdara : le philosopher africain de l’énigme de l’Être », op. cit. p. 22. 
124 Ibidem 
125 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op.cit., p. 27. 
126 Zasseli Ignace Biaka, « Kaïdara : le philosopher africain de l’énigme de l’Être », op.cit., p. 22. 



53 
 

en est un indice. Tout ce que nous savons est que, les secrets de ces manifestations 

que nous ignorons s’il s’agit d’un Kaïdara en action, appartiennent à Kaïdara. Cela a 

été possible à travers l’information de ce dernier par ses manifestations en ces 

termes : « mon secret appartient à Kaïdara »127. Une telle logique guide vers la 

question de l’identité : qui est Kaïdara ? La question ainsi posée suscite à l’horizon 

une autre formulation assez essentielle : qu’est-ce que Kaïdara ?  

Répondre à une telle interrogation, revient à dire ce qu’est la nature de Kaïdara, 

son identité. Or, les signes que présente Kaïdara, loin de donner une vision claire à 

l’homme sur son être, l’en éloigne davantage. Ces signes conduisent l’homme dans 

une obscurité très profonde qui n’a pas de fond. L’individu se trouve ainsi aveuglé 

face à une telle préoccupation. À en croire Hampâté Bâ, Kaïdara est « le dieu de l’or 

et de la connaissance »128. Cette définition de l’auteur, malgré sa précision, est loin 

d’étancher notre soif dans la mesure où cela n’explicite pas le genre de rapport 

qu’entretient Kaïdara avec l’or et la connaissance. En effet, se basant sur la réponse 

que donne Hampâté Bâ au sujet de Kaïdara, l’on pourrait, par exemple, se demander 

si l’or et la connaissance sont en réalité ce qui constitue Kaïdara ou s’il n’est qu’un 

gardien de ces trésors qui échappent à son être. Opter pour la première préoccupation, 

en l’acceptant ou la posant comme vrai, c’est mettre fin à toute réflexion consistant 

à saisir l’identité de Kaïdara. Or, il reste tout de même inaccessible aux trois 

voyageurs. Cette première hypothèse présente, ainsi, une insuffisance. Quant à la 

seconde préoccupation, poser Kaïdara comme un simple détenteur et gardien de l’or 

et de la connaissance revient, non seulement, à l’inscrire dans l’ordre du mystère, 

mais aussi à faire de lui le potentiel garant de l’or et de la connaissance. 

Le dieu de l’or et de la connaissance, comme le souligne Hampâté Bâ, ne se 

confond ni à l’or ni à la connaissance. En d’autres termes, il n’est ni l’or ni la 

 
127 Zasseli Ignace Biaka, « Kaïdara : le philosopher africain de l’énigme de l’Être », op.cit., p. 32. 
128 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op.cit., p. 16. 



54 
 

connaissance. Il est ce qu’il est dont on a aucune teinture d’où l’idée de mystère. 

Aussi, à travers cette affirmation de Hampâté Bâ qui dit que « le dieu de l’or est sous 

la terre, comme l’or lui-même »129, nous pouvons affirmer que l’identité de Kaïdara 

ne peut être assimilée à l’or. Si tel est le cas, alors il n’est également pas le savoir. 

En effet, l’adverbe « comme », utilisé par Hampâté Bâ, marque une idée de 

comparaison entre deux éléments, deux choses ou encore deux êtres non identiques. 

Le fait que cet adverbe soit utilisé pour comparer Kaïdara, le dieu de l’or et l’or lui-

même, cela montre que le dieu de l’or et l’or sont différent, l’un de l’autre.  

En plus, même par la formulation « dieu de l’or et de la connaissance », la 

différence semble assez claire. Nous avons trois termes qui sont mis en rapport : dieu, 

l’or et la connaissance. Dieu est différent de l’or ainsi que du savoir. L’or symbolise, 

certes, le savoir ; mais est-il le savoir ? Ou le savoir symbolise-t-il dieu ? À travers 

l’analyse de la préposition ‘’de’’ qui tient le milieu entre dieu et l’or, nous répondrons 

par la négation. Il ne s’agit pas là d’une négation assez privative au point de priver 

dieu de son autorité sur l’or et le savoir, mais de ne pas le confondre avec ce sur quoi 

il a la pleine puissance. Le dieu de l’or et du savoir n’est ni l’or ni le savoir. Il ne se 

définit ni par l’or ni par le savoir ; car sa nature va au-delà de cela. L’or et le savoir 

ne fondent pas son essence. Par rapport à l’or et le savoir, il n’est rien de moins que 

l’ultime garant. 

Kaïdara est le détenteur et le garant de l’or et de la connaissance. Détenir, c’est 

posséder, avoir une chose en possession. On ne garde que ce qui est à notre portée. 

L’or et le savoir sont à la portée de l’être Kaïdara. Ils lui ont été confiés par Gueno 

qui « n’entre pas en contact avec les humains »130. C’est donc Kaïdara qui, dans ses 

différentes manifestations renvoyant à un dévoilement voilé, rentre en contact avec 

les êtres humains pour leur initiation au savoir véritable. L’individu se trouve ainsi 

 
129 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op.cit., p. 19.  
130 Idem, p. 15.  



55 
 

enfermé et cloitré dans un environnement « littéralement ‘’codé’’ (dont) seuls les 

‘’mentons velus’’, déjà initiés, ont accès à leurs signifiés ultimes. »131 Le savoir est 

perçu, ici, comme quelque chose de sacré. Sa sacralité se manifeste dans sa nature 

mystérieuse qui fait qu’il n’est accessible uniquement qu’à ceux qui sont armés de 

patience. Cette dernière consiste à supporter les difficultés que l’on rencontre sur le 

chemin de la quête du savoir. 

La nature sacrée du savoir tient du fait que le dieu de l’or et du savoir est lui-

même l’initiateur au savoir à travers sa manifestation par les symboles. Kaïdara, en 

donnant le savoir, se donne à l’initié tout en ne se donnant pas. En clair, pour donner 

ce qu’il possède (le savoir) à l’initié, Kaïdara se donne sous une autre forme qui n’est 

pas sa forme parce qu’il n’en possède pas et est par la suite capable de prendre 

plusieurs autres formes. C’est la saisie des secrets de ces différentes formes que prend 

Kaïdara par l’individu qui lui fera goûter la douceur de la science, du savoir. Si 

Kaïdara n’est ni l’or ni le savoir, l’autre question qui nous saute à l’esprit est, 

pourquoi mettre en rapport l’or et le savoir comme si l’or est le savoir et le savoir est 

l’or ? Les deux semblent former une sorte d’unité bien qu’étant différents de nom. 

La mise en évidence de l’or et du savoir l’un à côté de l’autre comme formant 

une unité est une manière, pour Hampâté Bâ, de donner plus de clarté à la nature du 

rapport qu’entretiennent l’or et le savoir. L’un se pose comme la conséquence de 

l’autre. L’or est symbole du savoir. Symbole, pas au sens du symbolisme qui est une 

figuration ou un système de symboles, mais au sens de l’ésotérisme qui est doté d’une 

signification métaphysique profonde. Suivant cette signification, la recherche de l’or 

suppose la recherche de la connaissance. Hampâté Bâ affirme, à cet effet, que « la 

conquête de l’or n’est valable que pour obtenir la connaissance »132. L’or est ici 

présenté comme un moyen d’acquisition de la connaissance. C’est le chemin par 

 
131 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op.cit., p. 9.  
132 Idem, p. 16.  



56 
 

lequel l’individu accède au savoir, parce que « l’or est le socle du savoir »133. 

Entendons par socle le fondement ou le pilier sur lequel repose un objet. C’est le 

piédestal d’un objet. Ici, l’objet est le savoir et le pilier l’or. Ce dernier est donc ce 

qui constitue et donne une base solide au savoir. Autrement dit, c’est par une bonne 

utilisation de l’or et donc de la richesse que nous possédons, que l’on acquiert une 

connaissance véritable.  

Kaïdara, dans l’objectif de faire accéder l’individu au savoir par le biais de la 

bonne utilisation de l’or ou le fait de faire de l’or la conséquence du savoir, consiste, 

en une certaine manière, de donner une importance capitale à la recherche de la 

connaissance. Cela consiste également à montrer plus ou moins le caractère 

mystérieux du savoir. En effet, nous participons à une conquête de Kaïdara, « le puits 

de la science et la montagne de la sagesse »134, qui aboutit à l’acquisition d’un bien 

sacré, c’est-à-dire l’or dont sa bonne utilisation conduit l’homme au savoir. Ce 

dernier est ce qui conduit l’individu à toute ouverture possible. Hampâté Bâ écrit 

dans cette perspective que Kaïdara, en parlant aux trois voyageurs dont l’un d’entre 

eux aspirait à la connaissance des symboles rencontrés sur le chemin de l’initiation, 

affirme : « Employez bien l’or que je viens de vous donner, et vous trouverez tout ce 

que vous voudrez, y compris l’échelle qui grimpe jusqu’au sommet des cieux et les 

escaliers qui s’enfoncent jusqu’au sein de la terre. »135 De cette affirmation, il ressort 

que l’accession à un savoir véritable passe par la bonne utilisation de notre avoir qui 

permet de parvenir au mystère derrière lequel se cache Kaïdara par son énigmaticité. 

 

 

 

 
133 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op.cit., p. 16. 
134 Idem, p. 29. 
135 Idem, p. 71. 



57 
 

2- L’énigmaticité de Kaïdara : le lointain et bien proche  

L’énigmaticité est le propre de ce qui est énigmatique. Cette dernière 

caractéristique renferme une énigme ou tient de l’énigme. L’énigme renvoie au 

caractère de ce qui est ambigu, obscur. Ce qui est obscur est ce qui est de l’ordre du 

caché, ce qui ne se donne pas à voir ou encore ce qui relève du mystère. Or, Kaïdara 

se définit par sa mystériosité et son inaccessibilité. Cette mystériosité se perçoit, non 

seulement, par la formulation de son nom depuis son origine, ses racines, mais aussi 

par le fait qu’il se présente à la fois comme lointain et bien proche. Cette particularité, 

pour Kaïdara, d’être lointain et en même temps très proche de l’individu plus que 

l’individu lui-même, est ce qui donne sens à son énigmaticité et à son inaccessibilité. 

Énigmatique par sa mystériosité et inaccessible par le fait qu’il se donne tout en ne 

se donnant pas, Kaïdara est « l’embarras des intelligences humaines »136. Il se situe 

dans la limite de notre intelligence comme le font savoir les racines de son nom. 

Quelles sont ces racines ?  

Partant de son étymologie, Kaïdara vient des racines Dara qui désigne s’arrêter 

et Gay qui signifie ici. Ainsi, Kaïdara, dans le sens de Gay-Dara, pourrait avoir le 

sens de : arrêter ici. Une telle signification du nom de Kaïdara interpelle, à première 

vue, l’individu sur son caractère énigmatique. Kaïdara, à travers la formulation de 

son nom et le sens qu’il dégage, parle aux quêteurs de son inaccessibilité. En d’autres 

termes, la signification du nom de Kaïdara montre sa nature ambigüe aux voyageurs. 

Cette nature est censée mettre les voyageurs dans une prédisposition qui est de savoir 

qu’il serait impossible, pour eux, de saisir la nature de celui vers qui, ils tendent. Le 

sens de Kaïdara nous laisse sans voix. 

Les voyageurs sont avertis sur la complexité de Kaïdara à travers son nom qui 

dégage une signification qui tient tout son sens dans les limites de l’intelligence 

 
136 Amadou Hampâté Bâ, Vie et enseignement de Tierno Boka, op. cit., p. 156. 



58 
 

humaine. Sous un silence lugubre, la formulation du nom de l’Être véhicule un 

message aux voyageurs. Il les interpelle sur sa nature, son identité qui va au-delà de 

toute pensée. Kaïdara, par ses différentes manifestations, plonge l’homme dans le 

souci. Ce souci tient du fait que, convaincu de son existence, de sa présence continue 

et continuelle, la saisie de son être reste tout de même impossible à l’individu. 

Impossible dans la mesure où les différents traits qui sont censés constituer son 

identité foisonnent dans le récit. Une chose reste certaine, c’est que Kaïdara n’est pas 

un homme, plutôt un dieu. Pour cette raison, le contact, avec lui, ne peut être que 

spirituel. Cette nature de dieu est ce qui donne aussi plus de sens à son énigmaticité. 

Tout comme le Dieu des religieux, Kaïdara est omniprésent. Il est présent dans son 

absence et absent dans sa présence. Cela s’explique par l’expression « le lointain et 

bien proche »137. Il va de soi que l’analyse de cette assertion ne nous laisse pas 

indifférent. Comment un être peut-il être à la fois lointain et bien proche ? 

Il est indiscutable d’affirmer le rapport de la différence qui existe entre le lointain 

et le proche. Mais, reconnaître le contraire et l’admettre, c’est-à-dire la convergence 

du lointain et du bien proche, cela paraît absurde. Nous convenons tous pour dire que 

ce qui est loin n’est pas proche et ce qui, par la même occasion, est proche n’est 

également pas loin. Il est unanimement reconnu que le lointain et le proche se 

repoussent. La présence de l’un conditionne la disparition de l’autre. En effet, le 

lointain est ce qui conduit la proximité dans le vaste champ de la disparition et la 

présence de la proximité, quant à elle, enterre le lointain dans le cimetière de la 

disparition. Une chose demeure dans la certitude, c’est que les deux ne peuvent 

cohabiter sans que l’un ne piétine la présence de l’autre.  Avec une telle opposition, 

un tel conflit, comment le lointain et le proche peuvent-ils se réconcilier dans un 

Être ? De quelle manière les notions qui, de nature opposée, peuvent se réunir dans 

 
137 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 32. 



59 
 

un Être pour ne former qu’une et même chose ? N’est-ce pas là la preuve d’une 

énigmaticité extrême ? 

Au départ du voyage, dans le temps et dans l’espace, Kaïdara se trouve dans le 

lointain. L’idée de lointain trouve son explication dans la question de la forme. 

Kaïdara se loge dans le lointain parce qu’il n’est doté d’aucune forme. C’est ce 

qu’exprime ce passage : « Je suis Kaïdara, lointain parce que sans forme. »138 Ici, à 

travers l’emploi du pronom personnel sujet « Je », Kaïdara se définit comme un Être 

dont l’essence se conjugue, d’un premier abord, par le lointain parce que ne disposant 

pas de forme. Du latin forma, la forme se définit comme un ensemble de 

caractéristiques extérieures à quelque chose. C’est ce qui permet aux sens la saisie 

ou la connaissance d’une chose. Cette saisie des sens s’explique par le fait que la 

forme représente l’ensemble des qualités d’un être ou ce qui, dans son dévoilement, 

détermine la matière à être telle ou telle chose.  

Concept métaphysique, la forme est le principe en vertu duquel une chose est ce 

qu’elle est. Dans son ouvrage La République, Platon expose sa théorie des formes en 

soutenant qu’il s’agit d’une « forme unique (…) pour chaque ensemble de choses 

multiples auxquelles nous attribuons le même nom »139. Ainsi, la forme est ce qui 

permet la connaissance de la nature d’une chose. Or, Kaïdara n’en dispose pas. Cette 

absence de forme, qui fait de lui un Être dont la saisie ou la connaissance de sa nature 

échappe à chaque instant à l’intelligence humaine, l’inscrit dans un lointain qui fait 

corps avec la proximité. Qu’est-ce à dire ? 

Kaïdara se trouve dans le lointain, mais un lointain qui ne pose pas, pour lui, un 

obstacle l’empêchant d’interpeller les voyageurs de sa très proche présence à leur 

côté. C’est-à-dire, une proximité qui « conserve le lointain comme lointain alors 

 
138 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 166. 
139 Platon, La République, in Œuvres complètes, Paris, Garnier-Flammarion, 2008, Livre IX, 592b, Livre X, 596 b. 



60 
 

qu’elle y pense et qu’elle pense vers lui »140 selon les propos de Biaka. Le fait qu’il 

soit logé dans le lointain proche ou dans la proximité du lointain, Kaïdara se 

manifeste comme un être insaisissable qui, en rappelant aux voyageurs de sa 

présence rapprochée par des signes, les informe par la même occasion de sa nature 

lointaine par l’idée qu’il ne dispose d’aucune forme permettant de le saisir. Ce qui 

nourrit l’idée qu’il est à la fois présent et absent. Présent parce que très proche des 

voyageurs que leur propre veine jugulaire et absent parce que plus loin d’eux que la 

distance qui sépare le ciel et la terre. Présent par sa proximité étroite et absent par 

son éloignement, Kaïdara se manifeste dans la proximité du lointain. 

« La proximité du lointain »141, celle qui pousse ou qui amène les voyageurs à 

tendre ou à aller vers Kaïdara l’énigmatique, s’appelle « la curiosité »142. Cette 

dernière est le fait de tendre vers un être ou une chose qu’on ne dispose pas ou dont 

on n’a pas la connaissance, mais qu’on désire l’avoir en notre disposition ou la 

connaître. La curiosité est le désir de connaissance, du savoir. C’est par elle que 

Kaïdara attire les voyageurs à la découverte de sa nature, de son identité qui se perd 

durant tout le long du parcours de leur trajet dans une multitude de signes face 

auxquels leur étonnement se pose comme la condition sine qua non du dévoilement 

de leur état d’ignorance. Cet état se manifeste à deux niveaux. Premièrement, c’est 

au niveau de l’identité de Kaïdara qui se cache à l’intérieur de chaque symbole sans 

que les voyageurs ne prennent conscience de sa présence continue et continuelle 

parmi eux. Secondement, cela se manifeste au niveau de l’incompréhension de 

chaque signe renfermant plusieurs enseignements pour eux. À ce stade de notre 

analyse, laissons place à l’idée de proximité par laquelle Kaïdara se définit lui-même 

après celle du lointain. 

 
140 Zasseli Ignace Biaka, « Kaïdara : le philosopher africain de l’énigme de l’Être », op. cit., p. 22. 
141 Idem, p. 23. 
142 Ibidem.  



61 
 

Toujours dans cette perspective de se définir à Hammadi, le héros du récit qui 

sortira vainqueur, Kaïdara affirme ceci : « Je suis Kaïdara, bien proche. »143 Mais, 

comment cela peut s’expliquer étant donné que plus haut il se présente comme étant 

lointain ? Cette question est, pour nous, une occasion de laisser Kaïdara parler de lui-

même. Il continue en disant : « Parce qu’il n’y a ni obstacle ni distance entre moi et 

les êtres. Je prends la forme que j’estime adéquate ; je laisse tomber les voiles et 

supprime la distance si cela me plait. »144 Ainsi dit, la proximité dont parle Kaïdara 

consiste en son caractère d’être ce qu’il est.  

Kaïdara est un Être qui transcende tout obstacle et toute distance parce qu’il est 

lui-même l’auteur de l’obstacle et l’auteur de la distance. Mieux, il est celui qui se 

cache derrière l’obstacle et derrière la distance. L’obstacle n’est que sa manifestation. 

Quant à la distance, cela tient son sens à son être, son essence. Il est distant parce que 

sans forme adéquate à son être permettant aux voyageurs de ne pas pouvoir avoir une 

idée de sa présence permanente à leur côté durant leur voyage initiatique. Il est 

proche et même très proche par le simple fait que, même si les voyageurs n’ont pas 

pu prendre conscience de sa présence, cela n’empêche qu’il soit, lui-même, l’auteur 

des symboles face auxquels les voyageurs se trouvaient tout éblouis par leur 

mystériosité.  

La proximité de Kaïdara est une proximité couverte par un voile qui empêche sa 

vision par les êtres ; voile qui, seul lui-même a le monopole. Il ne lève ce voile entre 

lui et les êtres que par sa propre volonté. Et, cette volonté ne s’exprime qu’en faveur 

de celui qui aura réussi à percer le mystère de l’initiation comme se fit le cas de 

Hammadi, le héros du récit. Durant tout le long du trajet sur le chemin de l’initiation, 

Kaïdara, qui se définit par sa nature lointaine, se trouvait assez proche des voyageurs 

 
143 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 167. 
144 Ibidem. 

 



62 
 

par ses manifestations sous forme de symboles. Ces symboles représentaient les 

épreuves liées à la quête de la connaissance. Cette dernière phrase nous amène à nous 

interroger sur la nature et le sens des épreuves rencontrées sur le chemin de 

l’initiation.                                         

                                                               

CHAPITRE II : LES ÉPREUVES DU SAVOIR  

Une épreuve est, avant tout, une difficulté qu’on fait subir ou qu’on soumet à un 

individu dans l’intention d’apprécier ses qualités mentales, physiques, intellectuelles 

ou morales. L’enjeu de ces examens consiste à juger ses capacités, ses potentialités 

afin de lui octroyer un poste, un grade, un titre ou encore une dignité. De cette 

manière, l’épreuve serait un moyen et le plus efficace d’ailleurs, de tester les 

compétences d’une personne afin de savoir si elle possède les atouts nécessaires lui 

permettant de faire bon usage de ce qui lui sera octroyé après le franchissement des 

épreuves. Cela peut être un diplôme, un certificat ou l’acquisition d’un savoir, d’une 

richesse ou encore d’une satisfaction à la fois intérieure qu’extérieure après avoir 

surpassé les épreuves. Au vu de ce qui vient d’être mentionné au sujet des épreuves, 

nous nous intéresserons maintenant à la nature et au sens des épreuves rencontrées 

par les voyageurs sur le chemin de l’initiation. 

    

1- La nature des épreuves                                           

Du latin natura, la nature, dans le cadre de cet intitulé, loin de le penser comme 

l’ensemble du monde physique formant un Tout comme le pense Baruch Spinoza 

dans son ouvrage intitulé Éthique145, est plutôt l’élément constitutif d’un être ou 

d’une chose. Autrement dit, l’approche que nous faisons de la notion de nature est 

plutôt une approche liée au caractère et non à la totalité du monde dont parle Spinoza 

 
145 Baruch De Spinoza, Éthique, trad. Saisset, 1849 : Version 1.0, PDF-04 Juin 2002, David Bosman. Url : 

http://www.spinozaetnous.org.   

http://www.spinozaetnous.org/


63 
 

en termes de Nature. Le caractère est, en effet, une marque ou un signe distinctif, une 

propriété de quelque chose ou de quelqu’un. En un mot, il faut entendre par la notion 

de nature ce qui constitue une chose ou un être. Renvoyant au sujet, la chose désigne 

les épreuves. L’analyse, dans cette partie, consistera à montrer ce qui caractérise ou 

encore les éléments constitutifs des épreuves rencontrées sur le chemin de 

l’initiation. Il s’agira, pour nous, de faire un étalage des éléments constitutifs de ces 

épreuves afin de leur donner plus de visibilité. 

Les épreuves rencontrées sur le chemin de l’initiation par les trois voyageurs ont 

une image bien précise. Elles se présentent comme une échelle que chaque voyageur 

et donc chaque être humain, puisque « chacun de ces trois voyageurs symbolise (…) 

un état de notre être total »146, doit grimper pour atteindre le sommet au bout duquel 

se loge la connaissance. Sans épreuve, il n’y a pas de connaissance véritable. C’est 

le dépassement des épreuves qui donne la valeur au savoir en le rendant authentique. 

Quant au savoir, il donnera de la valeur à l’avoir et au pouvoir. C’est pourquoi, aux 

multiples épreuves de la vie, l’homme ne doit pas être un simple spectateur prêt à 

subir et rester dans le désarroi, mais chercher à les comprendre et à les surpasser 

comme Hammadi qui a réussi à le faire sur le chemin de l’initiation. C’est, en réalité, 

cette attitude de l’homme vis-à-vis des épreuves de la vie qui le conduira au succès. 

Selon Christian Bobin, dans Un désordre de pétales rouges, « le succès est une 

épreuve que l’on reserve à ceux que l’indifférence n’a pas su tuer »147. Cela dit, le 

succès, pour lui, se trouve au bout des efforts qu’on fournit pour surpasser les 

épreuves. De la manière qu’on ne peut atteindre le succès sans effort ; de cette même 

manière, on ne peut atteindre la connaissance sans effort. Et, le plus grand bien qu’un 

individu puisse avoir, selon Hampâté Bâ, est la connaissance, le savoir. C’est le plus 

 
146 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit. p. 176. 
147 Christian Bobin, Mozart et la pluie suivi par un désordre de pétales rouges, Paris, Lettres Vives, Distri. Harmonia 

Mundi, 1997, p. 54. 



64 
 

grand bien que l’individu peut avoir pour sa satisfaction intérieure qu’extérieure. 

C’est un trésor pour l’homme. Un trésor qui, s’il l’entretient bien ou s’il l’utilise à 

bon escient le conduira à l’avoir et au pouvoir que désire la majeure partie des 

hommes. Avec une telle valeur, il est d’une importance capitale que le chemin de 

l’initiation soit parsemé d’une multitude d’épreuves afin de savoir si l’être à initier 

est apte à recevoir la connaissance ou pas. Voici justifiée l’importance de la présence 

des épreuves sur le chemin de l’initiation. Les épreuves, face auxquelles se 

trouveront Hammadi, Dembourou et Hamtoudo dont les deux derniers sortiront 

perdant à cause de leur amour dirigé vers le matériel, c’est-à-dire vers l’avoir et le 

pouvoir ; et le premier sortira vainqueur à cause de son amour pour le savoir. 

Les épreuves rencontrées par les voyageurs sur le chemin de l’initiation ne sont 

rien de moins ni rien de plus qu’un Kaïdara en action, un Kaïdara déguisé en vue de 

montrer à chacun des voyageurs leur nature propre. Ces symboles ne sont qu’une 

manifestation de Kaïdara visant à conduire les voyageurs et par la même occasion 

chaque individu à une réflexion approfondie sur soi, sa nature et son être ; et savoir 

que notre premier objectif doit être la recherche de la connaissance pour une 

meilleure construction de notre vie individuelle et sociale. Les signes rencontrés sont, 

en effet, une représentation symbolique de Kaïdara. Représenter dans le sens de re-

présenter est une nouvelle présentation, une double présentation ; c’est-à-dire la 

présentation de la présentation. De cette manière, les symboles rencontrés « au pays 

des nains »148 sont une présentation de la présentation de Kaïdara. En un mot, ces 

signes sont l’autre de Kaïdara. Un Kaïdara déguisé et voilé de sorte à ne pas permettre 

aux voyageurs de prendre conscience de sa présence auprès d’eux. 

Kaïdara est à la fois l’auteur des symboles et celui qui se cache à l’intérieur de 

ces symboles qui le constituent. Il affirme à cet effet :  

 
148 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 27. 



65 
 

 Je suis, ô Hammadi, celui qui se cachait dans la poussière quand vous avez rencontré le 

caméléon ; qui était perché sur la pierre quand vous parliez à la chauve-souris ; qui s’ébatait 

sur le sable blanc quand vous apparut le scorpion. Je me reposais sur l’éminence latéritique 

quand vous tentiez vainement de boire à la mare. Je traversais la vallée de gravier quand 

vous étanchiez votre soif au trou inépuisable. Je pétrissais l’argile quand l’outarde se moquait 

de vous. Je comptais mes gravillons de quartz quand vous étiez à hauteur du bouc. 

J’examinais du sable noir quand vous vous reposiez sous les deux arbres. J’étais dans le 

bédrock quand le coq se transmua en bélier puis en taureau puis en incendie. Je nageais dans 

l’eau qui alimentait les deux puits riches égoïstes.149                                                                                

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

Cette présentation est une manière pour Kaïdara de faire savoir à Hammadi que celui 

qu’ils aspiraient tant à rencontrer au travers de tous ces symboles étaient, en réalité, 

celui qui se manifestait à travers ces signes. Il était ces symboles. Cela s’explique, 

non seulement, par le passage précité, mais aussi dans le passage suivant : « Je suis 

le petit vieux du grand fromager, je suis la ville inhospitalière, je suis la bourrasque, 

je suis les éclairs, je suis la lionne qui tua et la rivière qui avala, je suis la pirogue 

sabordée, je suis le passeur. »150 Il ressort de cette assertion que Kaïdara est, non 

seulement, la cause des épreuves, mais aussi celui qui dévora Hamtoudo, noya 

Dembourou et faisant de Hammadi le vainqueur du récit à cause de son amour pour 

le savoir. Le maître initiateur est lui-même les épreuves liées au savoir. Il est, d’une 

manière ou d’une autre, un obstacle à son acquisition.  

 Il n’y a pas de savoir véritable sans épreuve. Cette dernière est franchissable 

par la patience et l’endurance. Ces deux dernières caractéristiques doivent être ce qui 

caractérise celui qui est avide de savoir, qui est curieux quant à l’acquisition de la 

connaissance. Seul l’amour du savoir peut nous aider à faire face aux épreuves afin 

de ne pas succomber aux tentations. Chaque individu, tout comme Hammadi, doit 

parvenir à percer le mystère des épreuves, parce que chaque épreuve à une 

signification. Tout à un sens, rien n’est banal. Tout renferme un enseignement 

 
149 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 164. 
150 Idem, p. 165. 



66 
 

couvert d’un voile qui empêche sa vision. C’est à nous de rester focalisé sur 

l’essentiel pour ne pas se perdre comme Hamtoudo et Dembourou. 

 À travers ces deux voyageurs, nous pouvons affirmer qu’il peut y avoir 

épreuve sans savoir si véritablement le savoir n’est pas l’objectif visé des êtres 

éprouvés. Mais, dire le contraire de cette affirmation serait absurde, parce qu’il ne 

peut y avoir de savoir véritable, de connaissance certaine sans épreuve. Le savoir et 

les épreuves sont deux choses indissociables, ils vont de paires. L’une est la condition 

d’acquisition de l’autre. On passe par l’une pour aboutir à l’autre. Autrement dit, on 

passe par les épreuves pour aboutir au savoir. C’est ce que Kaïdara, à travers sa 

pluridimensionnalité, sa multiformité, tente de faire comprendre aux voyageurs à 

travers des signes ou symboles. Mais, lesquels des symboles ? 

 Il s’agit des symboles qui vont au-delà de l’entendement humain. Des 

symboles que l’esprit humain est incapable de comprendre par ses propres efforts 

personnels sans l’aide de l’auteur de ces signes. C’est pourquoi, la vue de ces 

symboles laisse les voyageurs perplexes. Ils sont convaincus d’une chose, c’est que 

cela ne relève pas du fortuit ni du hasard. Par leur comportement, leur agissement, 

les symboles parlent. Mais, que disent-ils ? Leur apparition et leur disparition sont 

comparables à un messager transmetteur d’un message qui est d’une importance très 

capitale. Mais lequel ? Ils semblent véhiculer un enseignement auquel les voyageurs 

restent indifférents. Ces derniers sont tous éblouis, tous épatés, mais ils ne 

comprennent rien pourtant. Le « caméléon »151, la « chauve-souris »152, le « 

scorpion »153, la « mare »154, le « petit trou »155 inépuisable, « l’outarde »156, le 

 
151 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 31. 
152 Idem, p. 32. 
153 Idem, p. 34. 
154 Idem, p. 37. 
155 Idem, p. 41. 
156 Idem, p. 43. 



67 
 

« bouc »157, « les deux arbres »158, le « vieillard serpentiforme (et) le coq »159, « les 

trois puits »160, « l’homme au bois mort »161 et « la case nauséabonde »162, tous 

affirment avoir leur secret entre les mains de Kaïdara. C’est en effet une manière 

pour le maître initiateur de fouetter le désir de savoir chez les apprenants afin qu’ils 

puissent tendre vers ce qui est le plus essentiel de tout, parce que capable de conduire 

l’homme en toute tranquillité à tout. Contrairement à Dembourou et Hamtoudo, 

Hammadi a compris la leçon et est finalement sorti vainqueur. Cela a été possible par 

le simple fait d’avoir nourri son désir du savoir. Ce désir le conduira à la découverte 

de la connaissance du sens des épreuves rencontrées sur le chemin de l’initiation. 

Cette découverte lui sera faite par Kaïdara lui-même, le dieu de l’or et de la 

connaissance qui est, par ailleurs, l’auteur de toutes ces épreuves. Quels sont donc 

les sens que Kaïdara enseignera à Hammadi ?  

 

2- Le sens des épreuves 

 Parler du sens des épreuves, revient à définir les différentes significations. 

Autrement dit, à donner les enseignements que l’on peut tirer des différentes 

manifestations de Kaïdara rencontrées par les voyageurs sur le chemin de l’initiation 

en vue de parvenir à une vie individuelle et sociale pleinement accomplie. En effet, 

chaque manifestation de Kaïdara ou encore chaque symbole rencontré sur le chemin 

de l’initiation n’est pas fortuit. Chaque symbole symbolise un message symbolique 

qui est censé frapper la curiosité de tout individu attentionné par la connaissance. Ils 

renferment des enseignements pour tout individu animé par le désir de savoir, car le 

savoir et la connaissance nous libèrent des griffes de l’ignorance pour une vie 

 
157 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 47. 
158 Idem, p. 37. 
159 Idem, p. 55. 
160 Idem, p. 65. 
161 Idem, p. 67. 
162 Idem, p. 68. 



68 
 

pleinement réussie. Ainsi, loin d’être des simples symboles face auxquels l’individu 

reste stupéfait et émerveillé, les différentes manifestations de Kaïdara sous forme de 

symbole sont des signes significatifs qui permettent non seulement à l’individu de 

parfaire son rapport de soi à soi, mais aussi de soi à la société.  

 Tout comme les deux faces d’une pièce, les symboles rencontrés sur le chemin 

de l’initiation ont chacun une double signification, un double enseignement visant à 

accompagner chaque être dans sa construction de soi ainsi que celle de son entourage, 

c’est-à-dire la société. Chaque symbole comprend, en réalité, un sens « diurne »163 

et un sens « nocturne »164. Le diurne renvoie au jour, à la clarté et donc au bon 

comportement que doit adopter chaque individu pour une bonne construction de soi 

ou pour son propre bonheur ainsi que celui des autres. Quant au nocturne, il désigne 

la nuit qui symbolise l’obscurité. Cette dernière renvoie aux mauvais comportements 

que chaque être doit fuir et bannir pour son propre bien-être ainsi que celui de la 

communauté. Nous disons chaque être parce que comme le souligne Hampâté 

Bâ : « Toute chose a nécessairement une face diurne et une face nocturne. »165 Ainsi, 

c’est à l’homme de savoir faire la part des choses en fuyant la nocturne qui est source 

de destruction de soi et de la société pour ne s’attacher qu’au diurne qui est source 

de paix, de bonheur et de tranquillité intérieure et extérieure. Par ces manifestations 

de Kaïdara, l’enseignement est prodigué à deux volets. Le volet positif pour qu’on 

puisse s’appliquer davantage et le volet négatif pour que chaque individu s’en 

éloigne. Á en croire Kaïdara lui-même sous la forme du vieux mendiant, « chaque 

symbole a un, deux ou plusieurs sens »166.  Cela dit, chaque symbole véhicule une 

multitude d’enseignement tant au sens diurne qu’au sens nocturne. 

 
163 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 127. 
164 Ibidem. 
165 Amadou Hampâté Bâ, Amkoullel l’enfant peul, Mémoires (1er tome), Abidjan, Actes Sud, Arles, 1991, coll. de 

poche Babel, Actes Sud, 1992, p. 414. 
166 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit. p. 127. 



69 
 

 La toute première manifestation que donne Kaïdara de lui-même sous forme 

de symbole symbolique et significatif qu’apprendra Hammadi à la fin du récit à cause 

de son amour excessif pour le savoir est un caméléon. Par les multiples 

caractéristiques de cet animal multicolore et prudent dans tous ses actes et gestes, 

Kaïdara enseigne à l’individu attentionné l’importance de la sociabilité, de la 

prudence dans chaque action et geste que nous allons entreprendre, de la froideur 

d’esprit avant toute prise de décision et de l’art de persuader par les verbes son 

auditoire ou son adversaire. « L’homme (étant) par nature un être politique »167, 

selon Aristote, doit être à mesure, pour une bonne cohabitation dans la société, de 

savoir s’adapter à toute situation et savoir agir prudemment même dans les prises de 

décision pour une bonne collaboration avec ses semblables ou pour une bonne 

gestion de la société pour celui qui détient le pouvoir. Mais, à côté de ces bonnes 

mœurs, Kaïdara amène aussi l’homme, à travers le caméléon, à s’éloigner de 

l’hypocrisie, le manque d’originalité, le mensonge ainsi que la tromperie, qui sont 

des maux qui conduisent, non seulement, à la destruction de l’individu, mais aussi 

de toute société. Voilà que les enseignements de Kaïdara viennent de prendre leur 

envol. 

 Sur le chemin de l’initiation, tout juste après la disparition du caméléon, les 

trois voyageurs font la rencontre d’un animal qui est du lot des oiseaux par ses ailes 

et du lot des mammifères par ses dents. Il s’agit là d’une chauve-souris qui est, selon 

Hampaté Bâ, « l’image de la perspicacité »168 ; c’est-à-dire de la clairvoyance, de la 

lucidité, de la sagacité et de la subtilité. La chauve-souris est un animal doué d’un 

esprit pénétrant et capable d’apercevoir ce qui échappe à toute chose et à tout être. 

L’une de ses particularités est le fait qu’elle « voit même dans l’obscurité, alors que 

 
167 Aristote, Éthique à Nicomaque, trad. Jean Tricot (1893-1963), Les Échos du Maquis, v. : 1, 0, Livre 1, janvier 2014, 

(1097a-1097b), p. 27. 
168 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 133. 



70 
 

tout le monde est plongé dans une grande nuit »169. La présentation de ce symbole 

aux voyageurs est une manière, pour Kaïdara, de montrer à chaque individu 

l’importance de l’unité des êtres qui doit aller au-delà de toute barrière ethnique, 

raciale et sociale et également l’importance d’avoir une écoute fluide et attentionnée. 

Par sa présentation sous forme de chauve-souris, Kaïdara fait aussi une mise en garde 

contre l’indifférence, l’aveuglement vis-à-vis de la vérité et l’amour de la fausseté. 

L’individu, peu importe son statut social, doit être un adepte de la vérité et non de la 

fausseté pour l’instauration de l’ordre à la fois intérieur qu’extérieur. 

 S’agissant du scorpion, autre manifestation de Kaïdara sur le chemin de 

l’initiation, sa présence au-devant des voyageurs consiste en une certaine manière 

pour le dieu de l’or et de la connaissance d’interpeler l’individu sur les efforts que 

chaque parent met en l’œuvre pour la survie de l’enfant et par la même occasion nous 

instruit sur les méfaits de la méchanceté. C’est un animal qui montre le sens du 

sacrifice parental et appelle chaque être humain à la reconnaissance envers les 

parents. En effet, le scorpion, compte tenu du fait que « ses petits labourent ses flancs 

et mangent ses entrailles avant de naître »170, symbolise l’abnégation et le sacrifice 

que chaque mère fait dans la souffrance pour donner vie à un être. La présentation 

de cet animal renvoie à un appel, à une prise de conscience de chaque individu sur 

l’effort que chaque mère fait pour donner naissance à un nouveau-né et par la même 

occasion nous amène à leur apporter notre respect et tout l’honneur qu’on leur doit. 

Mais, en même temps que le scorpion est symbole de la valorisation des parents et 

surtout de la mère, il est aussi symbole d’un esprit doté d’une méchante humeur qui 

fait manifester en lui un goût pour la querelle. Cela s’explique par le fait qu’il soit 

doté « de venin qui alimente un aiguillon toujours bandé et prêt à piquer, à tuer celui 

 
169 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 133. 
170 Idem, p. 135. 



71 
 

qui le frôle »171. Il s’agit, ici, d’un esprit agressif qui est toujours prêt à combattre ou 

un esprit belliqueux qui ne pense qu’assujettir son semblable. 

 L’unité et la tranquillité sont les vertus auxquelles Kaïdara invite chaque 

individu à adopter à travers sa manifestation par la mare bien gardée par des reptiles 

venimeux empêchant tout accès aux étrangers. Á travers cette même mare, Kaïdara 

met en garde tout individu contre l’égoïsme et l’avarice. Ces deux vices conduisent 

l’homme, non seulement, à l’assujettissement de ses semblables à travers une 

méchanceté extrême, mais aussi à l’injustice vis-à-vis de notre propre personne, notre 

propre être. En effet, l’égoïsme consiste à privilégier notre propre intérêt au détriment 

de celui du reste du monde. Or, en piétinant l’intérêt général, on piétine notre propre 

intérêt sans le vouloir ; car l’homme est avant tout un animal politique pour qui la 

solitude représente un cachot. Quant à l’avarice, il est un mal qui pousse l’homme à 

être un harpagon, un être parcimonieux et pingre. Son amour pour l’avoir s’avère 

tellement excessif qu’il le conduit à sa perte comme a été le cas de Dembourou et 

Hamtoudo. La fuite de ces deux vices se pose comme une tension vers la générosité. 

 La cinquième manifestation du dieu de l’or et de la connaissance sous la forme 

de petit trou qui arrive à abreuver les trois voyageurs sur le chemin de l’initiation 

malgré sa petitesse symbolise la générosité. Cette dernière est praticable non 

seulement avec la force physique de l’individu, mais aussi et surtout avec son avoir. 

Concernant la force physique, il s’agit du don de soi pour s’aider et aider une 

personne, une communauté autant de fois qu’on a la capacité de le faire sans rien 

attendre en retour. S’agissant de l’avoir, c’est une disposition pour l’individu à 

donner de sa richesse ou de ce qu’il possède comme matériel avec l’intention d’aider 

ceux qui sont dans le besoin sans arrière-pensée. Cette facilité de donner son avoir 

aux nécessiteux et aux besogneux, loin de nous appauvrir, accroît davantage notre 

 
171 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 135. 



72 
 

avoir. C’est dans cette perspective que Hampâté Bâ écrit : « L’homme humble et 

charitable donnera toujours mais ne s’appauvrira point. »172 Cette vision de la 

générosité vient ainsi pour contredire l’opinion commune qui pense qu’en donnant 

assez, l’on finit par s’appauvrir. C’est avec Gaston Bachelard que nous apprenons 

que « l’opinion pense mal ; elle ne pense même pas »173, car le fruit de sa pensée 

reste non fondé. Ainsi, la générosité, loin d’appauvrir l’homme, fructifie et accroit 

davantage notre avoir ; parce que, « qui donne de bon cœur trouvera toujours de quoi 

donner ».174 Tels sont les bienfaits de la générosité. 

 Plus loin, sur le chemin de l’initiation, les trois voyageurs aperçoivent une 

outarde dont le premier regard donne une idée préconçue sur la facilité de sa saisie, 

mais que l’action dira tout le contraire. Une autre manifestation de Kaïdara afin 

d’éprouver les voyageurs pour voir s’ils sont aptes à recevoir le savoir qui les 

conduira au sommet de l’échelle. L’outarde symbolise la frivolité de ce monde, sa 

supercherie ainsi que l’état d’une famille polygame. Le monde est, en effet, orné de 

tous les délices de l’âme qui font qu’il est verdoyant et désirable. Mais, ces délices 

vers lesquels l’individu tend en longueur de journée au point de s’oublier lui-même 

ne sont qu’une futilité dans la mesure où ils sont non seulement éphémères, mais 

aussi du fait que personne ne peut atteindre, malgré la multiplication des efforts, la 

satisfaction totale de ses désirs. L’homme, malgré tous ses efforts, ne peut dompter 

ce monde, parce que comme l’outarde, il échappe toujours à l’homme qui tente de le 

saisir. Hampâté Bâ dira à cet effet : 

Ce monde est comme un oiseau qui n’a qu’un pied et qui bat de l’aile. Tout homme qui 

l’aperçoit croit pouvoir s’en saisir, mais l’oiseau bizarre se faufilera toujours entre les 

pieds de chasseurs et ira narguer un peu plus loin, tout en semblant lui dire : viens… cette 

fois-ci tu m’auras sûrement !175  

 
172 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., pp. 138-139. 
173 Gaston Bachelard, La formation de l’esprit scientifique, Paris, Vrai, 2004, p. 16. 
174 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 139. 
175 Idem, p. 141. 



73 
 

Cette assertion montre à quel point la supercherie de ce monde est extrême au point 

de donner à chaque instant de vils espoirs à l’homme ambitieux qui veut tout avoir 

en sa possession et qui finit par le trahir comme si de rien n’était. 

 Par le bouc barbu en perpétuelle érection, les deux arbres qui s’interchangent 

leur verdure et le coq qui se métamorphose, Kaïdara nous enseigne la puanteur du 

déshonneur, de celui qui gaspille sa semence dans la fornication et l’adultère ainsi 

que la rivalité des éléments qui forment le monde et les conséquences d’un secret 

mal gardé. La rivalité est ce qui constitue le monde. Elle est « une des grandes et 

puissantes lois secrètes de la nature ».176 Le monde est fait d’une suite d’éléments 

contradictoires qui se succèdent. Héraclite parlera de l’harmonie des contraires. Le 

monde, ainsi conçu, peut être réduit en miette par la mauvaise gestion d’un secret 

qui, lorsqu’il s’échappe des deux lèvres, peut anéantir tout un État. Nous terminons 

le sens des symboles avec les trois puits et l’homme qui soupèse sa charge. Le 

premier renvoie à l’insouciance des riches qui ne pensent qu’à se faire du bien 

mutuellement tout en abandonnant le pauvre et le besogneux dans la misère et le 

second à l’envieux qui n’est jamais satisfait de ce qu’il possède. Pour la case 

nauséabonde que nous n’avons pas encore mentionnée jusqu’à présent, nous nous en 

tenons à la signification que donne Niamkey-Koffi. Il stipule à cet effet ceci : « La 

case nauséabonde symbolise la tombe où se transforment les êtres et où s’opère la 

métamorphose morale, matérielle et intellectuelle. »177 C’est, en d’autres termes, le 

lieu qui marque la renaissance d’une nouvelle personnalité tant au niveau morale et 

matériel qu’au niveau intellectuel. C’est le lieu de transformation de l’individu par 

excellence. 

 À l’issue de ce qui précède, il convient de retenir que Kaïdara est un dieu 

énigmatique. Son énigmaticité s’explique par le fait qu’il se meut au travers des 

 
176 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 146. 
177 Niamké-Koffi, Une lecture de Kaydara, op. cit., p. 20. 



74 
 

symboles pour éprouver les initiés sur le chemin de l’initiation. Cette manifestation 

de Kaïdara ne fait pas de lui un être qui se définit par le savoir, mais un être qui se 

cache derrière tout savoir profitable dont l’individu ne peut avoir accès sans toutefois 

passer au crible des épreuves. En se réduisant aux symboles renfermant plusieurs 

significations qui sont à mesure de conduire l’individu à sa réalisation plénière, 

Kaïdara se pose comme le maître initiateur. Le dieu du savoir, loin d’être le savoir, 

devient celui par qui l’accession au savoir vrai est possible. Il est, à la fois, épreuve 

par ses manifestations et instructeur du sens des épreuves. Le fait qu’il soit, lui-

même, épreuve et instructeur est ce qui définit sa proximité vis-à-vis de l’initié, alors 

qu’il est lointain par sa nature. Le lointain proche devient ainsi l’une des 

caractéristiques du dieu du savoir qui vient asseoir son ambiguïté et son énigmaticité. 

Il faut aussi comprendre que l’appellation dieu du savoir érige Kaïdara au rang de 

celui qui donne sens au savoir ; dont l’acquisition est capable de conduire l’individu 

au pouvoir et à sa réalisation plénière. De cette manière, la quête de l’être du savoir 

s’avère nécessaire pour quiconque espère une satisfaction complète de soi.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TROISIÈME PARTIE : DE LA SOURCE DE LA DESTRUCTION DE 

L’HOMME À L’ÉDUCATION À L’ÊTRE DU SAVOIR : UN MOYEN 

D’ACCÈS AU POUVOIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 
 

Indispensable à la bonne marche de l’humanité, le savoir et le pouvoir ne 

peuvent être séparés l’un de l’autre parce qu’obéissant à la même dialectique. Mais, 

nous constatons malheureusement cette triste réalité de nos jours. Le savoir se trouve 

dissocié du pouvoir. Or, le pouvoir sans le savoir est cause de mauvaise gestion des 

biens publics. En d’autres termes, une gouvernance sans savoir conduit à la mauvaise 

gouvernance et à la corruption. Toute société victime de ces fléaux est à la merci de 

l’ignorance. La notion de l’ignorance employée, ici, ne signifie pas être dépossédé 

de savoir, parce qu’à notre avis, l’homme peut être ignorant de ce qu’il sait. La 

recherche de l’Être du savoir est, non seulement, profitable à l’homme dans sa 

construction individuelle, mais aussi lui permet l’accès à un avoir et un pouvoir 

nobles et profitables préservés de tous les dangers de l’ignorance.                                         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 
 

CHAPITRE I : L’ORIGINE DE LA DÉCHÉANCE DE L’HOMME 

 La déchéance est une action de faire déchoir. Ce dernier consiste à tomber dans 

un état moins brillant, moins avantageux. C’est plus ou moins le fait d’être dépossédé 

de quelque chose, d’en être privé. C’est une sorte de régression et d’affaiblissement. 

En ce sens, on peut parler de déchéance mentale, de déchéance morale, de déchéance 

intellectuelle et/ou de déchéance humaine. Il s’agit, là, d’une dégradation physique, 

de décrépitude et de décadence morale, mentale et intellectuelle qui conduisent 

chaque individu à la chute, à la misère ou encore à une perte de soi. Ainsi défini, ce 

chapitre va constituer, dans les lignes qui suivront, à faire mention des causes de la 

déchéance de l’homme.  

                                  

1- La quête aveuglée de l’avoir et du pouvoir : cause de déchéance de l’homme    

Nous vivons, présentement, dans un monde où, tout comme Dembourou et 

Hamtoudo, plusieurs individus tendent à leur perte. Henry Gee, philosophe 

paléontologue, dira, à cet effet : « En tant qu’espèce dominante, nous sommes déjà, 

sans doute, en train de marcher vers notre propre mort. »178 Nous sommes tous 

orientés sur un chemin qui apparaît, en tout évidence, chaotique, aussi bien pour notre 

satisfaction intérieure qu’extérieure ; c’est-à-dire pour notre réalisation plénière et 

celle d’autrui. La focalisation sur ce chemin non essentiel et non nécessaire, mais 

plutôt destructeur, a fini par faire de l’homme un être immoral et sans cœur qui est 

prêt à tout pour atteindre ses objectifs. Cette immoralité et cette méchanceté de 

l’homme ont atteint un niveau tel qu’il s’est fixé une maxime dépourvue de tout 

caractère moral et de tout compassion à l’égard d’autrui. Laquelle maxime est : 

« Tout chemin mène à Rome. »179 

 
178 Henry Gee, Nature, cité par Céline Deluzarche, « Pourquoi l’humanité court inexorablement à sa propre perte », 

Korii, 29 décembre 2021. 
179 Instruction civique et morale : Découvrir les principes de la morale, « Maximes et proverbes », cycle 2, LFAY, 22 

septembre 2013, p. 2. Url : http://lecolede.ngaoundaba.com  

http://lecolede.ngaoundaba.com/


78 
 

Cet adage de l’opinion publique à caractère immoral et vulgaire montre à quel 

point l’homme est prêt à satisfaire son désir aveuglé de l’avoir et du pouvoir même 

s’il lui faut ôter la vie à son semblable. Bachelard n’a pas eu tort d’affirmer : 

« L’opinion pense mal, d’ailleurs elle ne pense pas : elle traduit des besoins en 

connaissance (…) On ne peut rien fonder sur l’opinion, il faut d’abord la détruire, 

elle est le premier obstacle à surmonter. »180 Partant de cette assertion qui montre 

l’inauthenticité et la non crédibilité de toute connaissance basée sur l’opinion, nous 

disons que l’adage « tout chemin mène à Rome » est inapproprié à la raison humaine. 

Il est inauthentique et non crédible par le simple fait que cela émane, non seulement 

de l’opinion publique, mais aussi ouvre la porte à la cruauté et à la bestialité quant à 

la recherche de l’avoir et du pouvoir. 

 La richesse et le pouvoir sont désormais au centre de la préoccupation de 

l’humain. Or, Aristote nous apprend que « la richesse n’est évidemment pas le bien 

que nous cherchons : c’est seulement une chose utile, un moyen en vue d’une autre 

chose. »181 Cela dit, la richesse ne doit pas autant préoccuper l’homme jusqu’à ce 

qu’il perde de vue l’essentiel. Mais, l’homme d’aujourd’hui a accordé tellement 

d’importance à l’avoir, il l’a tellement valorisé qu’il a fini lui-même par se faire avoir 

par l’avoir au lieu d’avoir l’avoir. En effet, l’avoir, au lieu de devenir la propriété de 

l’homme, c’est plutôt le contraire qui s’est finalement imposé. L’homme est devenu 

la propriété de l’avoir. Il n'a plus le contrôle de soi quant à la recherche de l’avoir. 

On dirait plutôt que c’est l’avoir qui cherche à l’avoir au point de prendre en otage 

ce qui le distingue de l’animal, c’est-à-dire la raison. Cette dernière est devenue 

prisonnière de l’avoir au point de perdre la faculté de juger.  

 Cet instinct divin et guide infaillible de l’homme dont parlait Rousseau a fini 

par se faire asphyxier par l’amour aveuglé de l’avoir. Cette réalité nous amène à 

 
180 Gaston Bachelard, La formation de l’esprit scientifique, op. cit., p. 16. 
181 Aristote, Éthique à Nicomaque, op. cit., (1095b-1096b), p. 24. 



79 
 

affirmer, en toute sérénité, que la recherche aveuglée de l’avoir et du pouvoir est 

l’opium du peuple. L’opium est le latex extrait du pavot somnifère. C’est une drogue 

utilisée pour endormir la conscience du peuple. Tel est l’effet que la recherche 

aveuglée de l’avoir et du pouvoir a sur la conscience de l’homme. Le fait, pour 

l’individu, de chercher l’avoir et le pouvoir par tous les moyens qui se présentent à 

lui, c’est accepter d’être la proie de l’avoir et du pouvoir. Autrement dit, c’est 

accepter, non seulement, sa propre destruction, mais aussi celle de l’autre. C’est, 

d’une certaine manière, mettre en danger sa liberté et mettre à l’épreuve la sacralité 

de sa vie. L’homme est aujourd'hui à la merci de l’avoir et du pouvoir. Il ne fait pas 

de ces deux entités ce qu’il veut, mais c’est elles qui font de lui ce qu’elles veulent. 

 Face à l’avoir et le pouvoir, l’homme n’a ni règle ni principe. Ses règles et ses 

principes lui sont dictés par l’avoir et le pouvoir. De cette manière, l’homme devient 

esclave de son avoir et du pouvoir s’il en dispose réellement. Dans le cas contraire, 

il devient un être immoral et cruel prêt à passer par mille chemins atroces pour en 

avoir. Cette façon de chercher l’avoir est ce qu’Aristote appelle la 

« chrématistique »182. Cette dernière est une « pratique qui consiste à accroître ses 

revenus et à entasser de l’argent pour lui-même sans limite »183. Or, selon Hénaff, 

« cette pratique dénature la richesse, elle sort l’argent (…) de l’espace de la cité »184. 

En effet, sans règle ni principe, l’homme se trouve abandonné et jeté dans la nature 

à la recherche de l’avoir et du pouvoir qui finalement lui imposent leurs règles et 

principes. Lesquels règles et principes le conduisent, non seulement, à se vilipender, 

mais aussi à chosifier son prochain.  

 Cette chosification de l’autre est cause de la destruction de l’humain. 

L’homme se trouve instrumentalisé au profit de l’avoir et du pouvoir. L’ordre est 

 
182 Jean Beaujouan, « L’argent et le lien social », in Conférence, Paris, 12 rue Saint-Sulpice, 75006, 2006, p. 6. 
183 Ibidem. 
184 Hénaff M., Le prix de la vérité, le don, l’argent, la philosophie, Paris, Seuil, 2002, p. 108. 



80 
 

ainsi renversé. L’avoir et le pouvoir ont pris la place de l’homme et vice-versa. Ils 

ont, dans notre société d’aujourd’hui, une valeur telle que l’homme en est devenu un 

moyen. Nous pouvons illustrer cela avec l’exemple de Saccard, tel que Zola le donne 

à voir dans L’Argent en ces termes : 

Il avait partagé sa femme avec son fils, vendu son fils, vendu sa femme, vendu tous ceux 

qui lui étaient tombés sous la main ; il s’était vendu lui-même, et il la vendrait elle aussi, il 

vendrait son fils, il battrait monnaie avec leurs cœurs et leurs cerveaux. Ce n’était plus qu’un 

faiseur d’argent, qui jetait à la fonte les choses et les êtres pour en tirer de l’argent. (…) 

Ah ! l’argent, l’horrible argent qui salit et dévore !185 

 

 C’est pourquoi, il n’est pas étonnant aujourd’hui d’assister à des sacrifices humains 

et bien d’autres cultes allant dans ce sens dans le seul but d’acquérir l’avoir et le 

pouvoir ; surtout avec l’avènement des ‘’brouteurs’’. En parlant de ces derniers, leur 

broutage ne consiste pas à brouter des herbes comme cela est connu des animaux, 

mais à brouter l’homme. De cette manière, l’homme devient un danger pour son 

semblable. Il n’est donc pas étonnant d’entendre Hobbes affirmer que « tout homme 

est l’ennemi de tout homme »186. 

 La recherche aveuglée de l’avoir et du pouvoir pervertit l’humain et le 

dévalorise en le dépouillant de toutes les qualités humaines et naturelles. Pour l’avoir 

et le pouvoir, l’homme ne devient qu’une proie pour son semblable. Il devient un 

moyen, pour lui, d’atteindre son objectif. L’homme, au lieu d’être traité comme une 

fin en soi, selon la perspective kantienne, se trouve marchandé et monnayé par son 

prochain. Cela s’explique par la vision qu’il a de son prochain quant à la recherche 

de l’avoir et du pouvoir. C’est la raison pour laquelle Marx stipule en ces termes : 

« La perversion et la confusion de toutes les qualités humaines et naturelles, la 

fraternisation des impossibilités, la force divine de (l’avoir) sont impliquées dans 

son essence en tant qu’essence générique aliénée, aliénante et s’aliénant, des 

 
185 Émile Zola, L’Argent, Paris, Le Livre de poche classique, 1998, p. 288. 
186 Thomas Hobbes, Léviathan, Trad. Philippe Folliot, version Numérique, 23 Novembre 2002, Chapitre XIII, p. 108. 



81 
 

hommes. Il est la puissance aliénée de l’humanité. »187 Cela dit, la cruauté, la 

méchanceté et la bestialité sont les vices qui accompagnent cette recherche aveuglée 

de l’avoir et du pouvoir. Ce qui réduit le genre humain à une miette dont la dignité 

et la valeur ne sont plus au rendez-vous. L’avoir est, selon Marx, « une puissance 

corruptrice de l’individu, des liens sociaux (…) »188. C’est l’avoir qui transforme la 

fidélité en infidélité, l’amour en haine, la vertu en vice, etc. Ce détournement de 

l’homme vers ces actions néfastes qui détruisent le genre humain ne sont que des 

signes démontrant la médiocrité de l’homme quant à la recherche aveuglée de l’avoir 

et du pouvoir.  

 La recherche aveuglée de l’avoir et du pouvoir a fini par conduire l’homme à 

une médiocrité intense. L’avoir et le pouvoir ont donné à l’homme un caractère 

médiocre. En se référant à son sens latin, la médiocrité désigne ce qui tient le milieu 

entre le grand et le petit, le bon et le mauvais. Mais, le sens que nous lui donnons, 

ici, va au-delà de son sens latin, parce que l’homme médiocre dont nous parlons, est 

celui qui renferme tous les caractères néfastes. Il s’agit d’une médiocrité qui 

débouche à la cruauté vis-à-vis de son propre être en particulier et du genre humain 

de façon générale et non cette simple médiocrité qui garde l’équilibre entre le bon et 

le mauvais. Nous convenons avec Njoh Mouelle pour dire : « Si (la) médiocrité se 

dit d’abord en rapport avec des considérations d’ordre qualitatif, elle se dit en 

second lieu en rapport avec des considérations d’ordre quantitatif et spatial. »189 Il 

ressort de cette assertion que, s’il est vrai que la notion de médiocrité tient son sens 

dans la dépravation des valeurs, il est aussi bon de reconnaître l’influence de la masse 

et de l’environnement sur cette dépravation. 

 
187 Karl Marx, Manuscrits de 1844, in Œuvres, Économie, II, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1982, p. 122. 
188 Idem, p. 1017. 
189 Ebénézer Njoh-Mouelle, De la médiocrité à l’excellence, Abidjan, Nouvelles Éditions Numériques Africaines 

(NENA), coll. Littérature d’Afrique, p. 43.  



82 
 

 Tout comme Dembourou et Hamtoudo, l’être humain est, de nos jours, plus 

focus sur la conservation de l’avoir et du pouvoir. En effet, l’image que Hampâté Bâ 

donne de ces deux personnages, renvoie à un caractère égoïste, visant à la 

conservation de l’or qui leur a été octroyé par Kaïdara et au caractère envieux 

manifestant en eux le souci d’augmentation de leur propre richesse. C’est aussi une 

image qui met en avant la valorisation de sa propre personne par la recherche de 

l’honneur. Telle est la parfaite illustration de l’homme d’aujourd’hui. Or, à en croire 

Njoh Mouelle, « ce qui rend médiocre ou pousse à la médiocrité, c’est l’instinct de 

conservation ».190 Ici, il faut comprendre par la médiocrité l’idée de destruction. Pour 

Njoh Mouelle, l’instinct de conservation est la source de l’anéantissement et de 

l’assujettissement de chaque individu. C’est une cause d’aliénation de soi.  

 S’aliéner, c’est accepter d’emprunter le chemin qui conduit à sa propre perte. 

C’est le cas de Dembourou et Hamtoudo qui ont fini par faire face à des fins tragiques 

compte tenu de leur instinct de conservation. L’homme d’aujourd’hui, comme s’il 

n’a aucune culture de ces conséquences désastreuses, ne pense qu’à nourrir cet 

instinct grégaire d’accumulation et de conservation de biens. En le faisant, l’homme 

se détruit au point de perdre la conscience de soi.  Son corps, tout comme celui de 

son semblable, son âme et celle de son prochain ne deviennent que des propriétés de 

l’avoir ainsi que des causes d’acquisition du pouvoir. Il devient, ainsi, facile pour 

l’homme de vendre son corps et son âme au diable à travers des pratiques occultes 

où le diable accepte le pacte sous certaines conditions. Nous pouvons citer ceci : « Je 

ne puis t’accorder ce que tu me demandes sous ces conditions ni sous aucune autre, 

si tu ne te donnes à moi dans cinquante ans, pour faire de ton corps et de ton âme ce 

qu’il me plaira. »191  Ce désir aveuglé de l’homme à parvenir à l’avoir et au pouvoir, 

 
190 Ebénézer Njoh-Mouelle, De la médiocrité à l’excellence, op. cit., p. 44. 
191 Anonyme, Le Grand Grimoire ou Dragon Rouge, Paris, Édition Bussière, 1997, p. 36. 



83 
 

peu importe les voies et moyens utilisés, ne peut-il pas s’expliquer par son état 

d’ignorance ? 

 

2- L’ignorance, une voie de mortification de soi et de destruction sociétale  

Du latin ignoratio192 dérivé du verbe ignorare (ignorer), l’ignorance renvoie à la 

méconnaissance. Or, méconnaitre c’est le fait de ne pas connaitre, de ne pas savoir. 

C’est l’état de celui qui n’a aucune science. Ce défaut de connaissance est justifiable 

par une carence d’instruction. À l’instar de cette définition étymologique, l’ignorance 

est philosophiquement comprise comme la discordance de la réalité avec la 

perception que l’on a des choses. Une telle conception de l’ignorance laisse entrevoir 

deux sortes d’ignorance qui sont : l’ignorance savante et l’ignorance profonde. La 

première forme de l’ignorance employée, c’est-à-dire l’ignorance savante, renvoie à 

la personnalité de celui ou celle qui est conscient de son ignorance. Il s’agit de celui 

ou celle qui sait qu’il ne sait pas. Une telle ignorance n’est pas un mal en soi, compte 

tenu du fait qu’elle a un apport profitable à l’homme sur le chemin de l’initiation. En 

effet, c’est une forme d’ignorance qui permet à l’homme de pouvoir surpasser son 

état d’ignorance pour parvenir à la connaissance. Il nous revient, ici, en toute 

évidence, de mentionner que le premier pas vers la connaissance est la prise de 

conscience de son ignorance.  C’est sans doute pourquoi Hampâté Bâ affirme dans 

une de ses interviews : « Sa Handi A Handa A Handa » qui signifie « si tu sais que 

tu ne sais pas tu sauras »193. Il est à comprendre de cette assertion que l’ignorance 

savante est un chemin, une voie qui conduit l’individu non pas dans les tréfonds 

ténèbres de l’ignorance, mais de l’obscurité à la lumière parfaite du savoir, de la 

connaissance. 

 
192 Pierre Larousse « La Toupie » in https://www.toupie.org consulté le 18 Septembre 2023 à 14h00. 
193 Muhamad Sy, mise en ligne le 13 Novembre 2020 sur https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w et 

consulté le 18 Novembre 2023 à 14h05.  

https://www.toupie.org/
https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w


84 
 

  Avant Hampâté Bâ, Socrate (philosophe grec de l’antiquité) a pris ce type 

d’ignorance comme appui pour se lancer à la recherche perpétuelle et continuelle du 

savoir. Cette attitude pour Socrate de prendre le point de départ sur la connaissance 

de son ignorance pour une tension vers la connaissance s’explique par cette célèbre 

pensée rapportée par Platon : « Ce que je sais c’est que je ne sais rien. »194 Le simple 

fait de savoir qu’on ne sait pas est aussi un savoir. C’est d’ailleurs un savoir très 

essentiel dans la recherche du savoir, dans la mesure où c’est le tout premier pas que 

l’on pose sur le chemin de la connaissance.  Et, c’est là la véritable attitude du 

philosophe : savoir qu’il ne sait pas pour ensuite nourrir l’amour du savoir.  

 L’ignorance, telle que décrite, nous prédispose à l’acquisition du savoir. À 

travers l’ignorance savante, l’individu est, en amont, prêt à recevoir ce qu’il ne sait 

pas. L’ignorance savante est donc une ignorance instructrice. Ce caractère savant et 

instructeur de cette forme d’ignorance le met à l’abri de toute critique désagréable. 

Nous disons même qu’elle est une ignorance salvatrice. C’est une ignorance qui, à 

cause du fait qu’elle nourrit en l’homme les germes de l’amour du savoir, se distingue 

de l’ignorance profonde qui, elle, est source de destruction de l’individu. 

 L’ignorance profonde est le fait d’être inconscient de son ignorance. C’est 

l’état de celui ou celle qui ne sait pas qu’il ne sait pas. Ignorant de son ignorance, 

l’individu est gardé prisonnier dans une atmosphère close et sombre. L’ignorance 

profonde renvoie à une double ignorance et c’est ce qui fait d’elle une source de 

mortification de soi. En effet, cette forme d’ignorance consiste, pour un individu, 

d’avoir la prétention de savoir alors qu’il ne sait pas en réalité. C’est une 

connaissance illusoire que l’on a de quelque chose. En un mot, c’est le fait pour un 

individu de ne pas savoir tout en ayant la prétention ou l’illusion de savoir. C’est en 

 
194 Platon, Apologie de Socrate et Ménon, 80d 1-3 consulté sur https://www.dicocitations.com le 05 octobre 2023 à 

14h10. 

https://www.dicocitations.com/


85 
 

toute simplicité le fait d’ignorer son ignorance. C’est de cela que fait mention Platon 

en rapportant les dits de Socrate en ces termes :  

 Il se peut qu’aucun de nous deux ne sache rien ni de beau ni de bon ; mais qui croit savoir 

quelque chose, alors qu’il ne sait rien, tandis que moi, si je ne sais pas, je ne crois pas non 

plus le savoir. Il me semble donc que je suis un peu plus sage que lui par le fait même que 

ce que je ne sais pas, je ne pense pas non plus le savoir.195 

 

À travers ce passage, Platon met en confrontation les deux formes de l’ignorance et 

montre la supériorité de l’ignorance savante sur l’ignorance profonde dans la mesure 

où, pendant que la première suscite en l’homme le désir du savoir, la seconde, elle, 

enfonce l’homme davantage dans les fins fonds de l’ignorance. Cette dernière forme 

n’est qu’une ignorance qui conduit l’individu à une destruction de soi, au chaos parce 

qu’elle renvoie à une perte de soi dans l’obscurité profonde. De cette manière, 

l’individu est oublieux de soi-même et de son état. Ne sachant pas qu’il est dans les 

ténèbres, l’homme s’y enfonce davantage parce qu’obnubilé par son ignorance. Voilà 

donc l’illustration de l’individu qui vit dans l’ignorance profonde. 

 Nous appelons ignorance profonde la double ignorance. Il s’agit pour un 

individu d’être doublement éloigné de la vérité. Cette distance qu’il a vis-à-vis de la 

vérité fait de lui un danger et pour soi et pour la société. Sa dangerosité est donc 

double. D’une part, elle nous amène à nous ignorer nous-mêmes à cause du fait que 

nous ne savons pas que nous ne savons pas ; et d’autre part, ce qui est pire d’ailleurs, 

de ne pas admettre la véracité du savoir qui provient de l’autre pour ne se fier, de 

façon ferme, qu’à son savoir erroné. Mais, il n’est pas étonnant de voir une personne 

qui ignore son propre savoir d’ignorer le savoir de l’autre. C’est plutôt le contraire 

qui peut paraitre étonnant et paradoxal.  

 L’homme qui ne peut faire attention à sa propre ignorance ne peut pas faire 

attention au savoir de l’autre au point de l’admettre. N’ayant aucune teinture du fait 

 
195 Platon, Apologie de Socrate, Trad. Emile Chambry, Garnier-Flammarion, La Bibliothèque électronique du Québec, 

coll. Philosophie, vol. 3 : version 1.01, p. 38. 



86 
 

qu’il ne sait pas, l’individu s’assujettit ou s’oppresse et aliène son semblable par la 

méconnaissance de son ignorance. Nous devenons, avec cette forme d’ignorance, 

une proie facile pour nous-mêmes et un danger pour l’autre, car l’ignorance profonde 

est source d’instrumentalisation de soi et de désorientation d’autrui du savoir vrai. 

Avec l’ignorance profonde, l’individu n’est plus cet être qui se démarque par sa 

faculté de juger. Il n’est plus cet être dont le fait de penser est condition de son 

existence comme le soutient Descartes. Il est plutôt un être débonnaire dont son 

manque de connaissance est caché par des illusions et des préjugés. Nous voilà inscrit 

dans une dynamique d’illusionnisme. 

 L’ignorance est un trait distinctif de l’illusionnisme. Elle est l’autre nom de 

l’illusion dans la mesure où elle provoque un état de confusion assez énorme que 

l’individu finit par s’y accrocher dans l’objectif de se sentir moins embarrassé. Du 

mot illusionnisme émane illusion. Du latin illusio196 (tromperie), l’illusion renvoie à 

une fausse croyance, une foi erronée. Il s’agit d’une fausse perception du monde 

extérieur et de ses propres états internes. L’homme pense être dans la vérité, alors 

qu’il se trouve noyé dans la rivière de la fausseté et du mensonge. Il a une 

connaissance mensongère et très éloignée de la vérité des choses qui, pour lui, est 

perçue comme une connaissance vraie, apodictique et indubitable. C’est ce que 

dépeint Platon dans le Livre VII de La République en ces termes : « Pour avoir une 

idée de la conduite de l’homme par rapport à la science et à l’ignorance, figure-toi 

la situation que je vais te décrire. »197 Tel que mentionné, Platon essaiera de 

caricaturer dans les lignes qui suivront l’image de l’ignorant. Il dévoile dans le 

passage ci-après l’état dans lequel se trouve l’ignorant :  

 Imagine un antre souterrain, très ouvert dans toute sa profondeur du côté de la lumière du 

jour : et dans cet antre des hommes retenus, depuis leur enfance, par des chaines qui leur 

assujettissent tellement les jambes et la cour, qu’ils ne peuvent ni changer de place ni 

 
196Armand Jean du plessis de Richelieu et Louis XIII, « Dictionnaire de l’Académie française » in 

https://www.dictionnaire-académie.fr consulté le 18 Septembre 2023 à 14h15. 
197 Platon, La République, op. cit., p. 514a.  

https://www.dictionnaire-académie.fr/


87 
 

tourner la tête, et ne voient que ce qu’ils ont en face. La lumière leur vient d’un feu allumé 

à une certaine distance en haut derrière eux. Entre ce feu et les captifs s’élève un chemin, 

le long duquel imagine un petit mur semblable à ces closions que les charlatans mettent 

entre eux et les spectateurs, et au-dessus desquelles apparaissent les merveilles qu’ils 

montrent. (…) Figure-toi encore que passent le long de ce mur, des hommes portant des 

objets de toute torte qui paraissent ainsi au-dessus du mur, des figures d’hommes et 

d’animaux en bois ou en pierre, et de mille formes différentes : et naturellement parmi ceux 

qui passent, les uns se parlent entre eux, d’autres ne disent rien. Voilà un étrange tableau 

et d’étranges prisonniers.198     

 

Tel que décrit par Platon, le prisonnier est la figure emblématique de l’ignorant. Son 

état renvoie à l’image de l’individu qui vit dans l’ignorance profonde. 

 L’homme est prisonnier. Il est prisonnier de son ignorance. L’ignorant est 

enchainé par son ignorance au point de ne prendre pour vrai que ce que lui présente 

son ignorance comme vrai tout comme le prisonnier de la caverne qui, enchainé, ne 

prend pour réalité que les ombres des êtres et des objets que projette le feu sur le mur 

qui lui fait face. Condamné et enfermé dans son ignorance, l’individu ne voit que sa 

propre réalité qui se distingue de la réalité concrète. De cette manière, l’homme ne 

devient pas maître de son ignorance au point de pouvoir s’en débarrasser dans la 

recherche du savoir, il devient plutôt esclave de son ignorance dans la mesure où 

c’est elle qui lui dicte et lui impose ses principes qui l’enfoncent davantage dans 

l’obscurité profonde. C’est en cela que l’ignorance est un mal. 

 L’ignorance profonde, encore appelée la double ignorance, est un mal. Son 

mal s’explique par ses conséquences négatives qu’elle a non seulement sur 

l’individu, mais aussi sur la société. En effet, l’ignorance profonde pousse l’individu 

à avoir un manque d’intelligence émotionnelle et attentionnelle vis-à-vis de sa propre 

personne et celle de l’autre. Celui qui ignore qu’il ignore est celui qui se nie soi-

même. S’ignorer, c’est s’annuler, se supprimer. C’est en d’autres termes se mépriser. 

Celui qui se méprise sans le savoir peut facilement considérer l’autre comme indigne 

 
198 Platon, La République, op. cit., p. 514a-514c-515a. 



88 
 

d’estime. L’ignorance, à cet effet, est source de destruction de soi, parce que « celui 

qui ne sait pas qu’il ne sait pas »199 est abandonné à son ignorance à telle enseigne 

qu’il « ne saura jamais »200. Celle-ci le rongera jusqu’à le réduire en miette. Par 

miette, il faut comprendre l’idée de dévalorisation et de mortification.  

 Celui qui ignore qu’il ignore est exposé à toute sorte de décrépitude. Son 

ignorance devient sa boussole qui l’oriente en toute évidence à sa fin dernière, au 

chaos. L’ignorance est symbole de l’obscurité. Entendons par l’obscurité, la perte de 

soi, la destruction, le chaos. Voici étalé l’itinéraire de l’individu pris au cou par son 

ignorance. À force de serrer son cou, cela finit par l’étouffer et l’asphyxier. 

Nonobstant ses efforts, l’individu finit toujours par suffoquer entre les mailles de 

l’agonie, dans la mesure où ses efforts ne peuvent le conduire que dans les tréfonds 

de l’ignorance. Éclairé uniquement que par son ignorance, l’homme ne peut pas faire 

corps avec la science véritable. Il ne peut pas cohabiter avec cette dernière. De cette 

manière, l’homme est sujet de fausseté et de préjugés qui biaisent la relation qu’il 

doit avoir à la fois intérieurement qu’extérieurement. 

 L’ignorance est la mère de tous les vices. C’est bien évidemment pourquoi elle 

est synonyme d’aliénation et de mortification de soi. C’est l’une des maladies les 

plus mortelles qui soient. Amie des opinions, l’ignorance est une absence de savoir. 

Or, celui qui ne sait pas est à la merci de son ignorance qui ne peut que le faire 

sombrer dans le gouffre comme cela a été pour Dembourou et Hamtoudo. Il faut 

reconnaître que l’ignorance endort la raison et l’emprisonne. Lorsqu’elle parle, la 

raison ne peut que se taire et s’agenouiller. Elle n’a pas son mot à dire parce que 

dépourvue de toute connaissance capable d’illuminer sa lanterne. Pour cela, l’ordre 

lui vient de l’ignorance qui le fait agir déraisonnablement. Un ignorant est un être 

 
199 Muhamad Sy, mise en ligne par le 13 Novembre 2020 sur  https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w et 

consulté le 18 Novembre 2023 à 14h20. 
200 Ibidem. 

https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w


89 
 

déraisonné qui agit en fonction de ce que lui dicte son ignorance ou en fonction de 

sa vision illusoire et farfelue de la réalité qui le ronge.  

 En définitive, l’origine de la destruction de l’homme réside dans son amour 

aveuglé de l’avoir et du pouvoir, ainsi que, de l’ignorance profonde qui dérègle son 

bon sens. De cette manière, le pouvoir de l’avoir et du pouvoir prend le contrôle de 

la raison humaine. Il n’est pas étonnant de voir, aujourd’hui, dans nos sociétés, 

l’homme devenu esclave de l’avoir et du pouvoir. Il est devenu la propriété de l’avoir 

et du pouvoir et même pire, il est devenu l’un des moyens par lequel l’on y parvient. 

Pour dire que ce désir aveuglé de l’avoir, qui s’accompagne de l’ignorance profonde, 

conduit l’homme à considérer son semblable non pas comme une fin en soi comme 

le recommande Emmanuel Kant, mais comme un moyen. Le faisant, l’homme 

ridiculise le genre humain en mettant l’avoir au-dessus, mais en même temps se 

ridiculise lui-même par ignorance étant donné qu’il n’est pas pensé hors de ce genre. 

Donc, en instrumentalisant l’autre, l’homme aboutit à une instrumentalisation de soi 

qui le conduit sans le savoir à sa destruction. Une telle construction de l’individu 

nécessite une reconstruction basée non pas sur la formation de l’avoir et du pouvoir, 

mais sur la formation à l’être du savoir qui est un chemin noble pouvant parvenir à 

un avoir et un pouvoir profitable. 

 

CHAPITRE II : L’ÉDUCATION À L’ÊTRE DU SAVOIR : UN PROCESSUS DE 

RECONSTRUCTION DE L’INDIVIDU ET D’ACQUISITION DE L’AVOIR ET 

DU POUVOIR NOBLES ET PROFITABLES  

Dérivé du verbe éduquer, qui tire sa source du latin educare201, signifie élever, 

instruire ou encore former. L’éducation, selon le dictionnaire Le Robert, est une 

« mise en œuvre des moyens propres à assurer la formation et le développement d’un 

 
201 Armand Jean du plessis de Richelieu et Louis XIII, « Dictionnaire de l’Académie française » in 

https://www.dictionnaire-academie.fr consulté le 19 Septembre, 2023 à 13h25.  

https://www.dictionnaire-academie.fr/


90 
 

être humain ».202 Comme mentionné, l’éducation consiste en une mise en place de 

tout ce qui est nécessaire au développement de la personnalité de l’individu et à son 

intégration sociale pour une bonne transmission de la culture à la génération future. 

Ayant pour finalité la conduite de l’individu vers sa propre personnalité, la notion de 

l’éducation, rattachée à l’Être du savoir, consiste à une formation de l’individu à la 

quintessence du savoir. Pour cela, l’amour du savoir doit être au début et à la fin de 

notre aspiration. Il doit être notre emblème, notre crédo. C’est en cela que l’individu 

pourra se reconstruire afin de parvenir à un avoir et un pouvoir profitables. 

  

1- La formation à l’Être du savoir : pour un cheminement reconstructif de 

l’individu 

La décrépitude, la déchéance et la destruction de l’homme causées par son 

attachement à l’ignorance et à l’amour aveuglé du savoir et du pouvoir ont atteint un 

tel niveau qu’une reconstruction de l’individu s’avère capitale. Reconstruire dans le 

sens de re-construire est une construction à nouveau, une double construction. En un 

mot, c’est la construction de la construction. Partant de cette analyse, la 

reconstruction de l’individu suppose une nouvelle construction de l’humain visant à 

établir un rapport adéquat entre l’individu et le savoir qui est signe de sa réalisation 

ou de son accomplissement. L’établissement de ce rapport impose le suivi d’un 

cheminement. 

 Suivre un cheminement, c’est entreprendre une voie, un trajet capable de 

conduire l’homme à sa finalité visée. C’est, en effet, un moyen permettant d’aboutir 

à ce que l’on se fixe comme objectif à atteindre. Ici, l’objectif visé est la 

reconstruction de l’individu et le moyen que nous trouvons adéquat pour atteindre 

cet objectif est la formation de l’homme qui doit être retournée vers l’Être du savoir. 

 
202 Paul Robert, « Le Robert » in https://dictionnaire.lerobert.com consulté le 19 Septembre 2023 à 13h30. 

https://dictionnaire.lerobert.com/


91 
 

Autrement dit, elle doit être retournée vers cet au-delà du savoir qui lui donne sens 

et consistance. Nous disons retourner, parce que la formation de l’homme est 

présentement tournée vers une direction naturellement centrée et focalisée sur 

l’amour aveuglé de l’avoir et du pouvoir qui sont source de destruction de l’homme 

et de la société. Pour nous, elle doit plutôt être basée sur le savoir utile et nécessaire. 

C’est ce qui est profitable pour l’individu, aussi bien dans la construction de soi, que 

dans la construction de la société dans laquelle il vit. 

 La formation à l’Être du savoir est, avant tout, un combat contre l’amour 

aveuglé de l’avoir et du pouvoir qui est catastrophique non seulement pour l’individu 

lui-même, mais aussi pour la société. Former à l’Être du savoir consiste à instruire 

l’individu sur la quintessence du savoir. Par quintessence, il faut entendre l’essence, 

la nature du savoir, c’est-à-dire ce qui fait que le savoir est savoir, l’Être du savoir. 

Nourrir en l’homme un tel désir pour le savoir est la condition de sa réalisation. 

Aimer l’Être du savoir, c’est accepter de s’orienter à une recherche perpétuelle du 

savoir visant, chaque instant, à étancher notre soif de savoir. C’est la véritable 

illustration d’un philosophe. La formation dont il s’agit est celle-là qui est à mesure 

de susciter en l’homme le goût de la recherche du savoir à travers une multitude de 

questionnement sur ce qu’on ne sait pas. Cette attitude, pour Alain, est « une 

disposition de l’âme qui d’abord se met en garde contre les déceptions et 

humiliations, par la considération de la vanité de presque tous les biens et presque 

tous les désirs »203. La formation à l’Être du savoir se présente comme un moyen 

efficace pour l’homme de préserver non seulement sa dignité, mais aussi son 

honneur. Cette préservation commence par le détachement du cœur de l’individu à 

l’amour aveuglé de l’avoir et au désir démesuré du pouvoir pour une réorientation 

vers l’essence du savoir. Ce dernier se caractérise par la lumière divine. La 

 
203 Alain (Émile Chartier), Définitions, Paris, Les Éditions Gallimard, 1953, p. 88. 



92 
 

réorientation vers ce qui donne sens et consistance au savoir à travers une formation 

spécifique, qualifiée et qualifiante est, pour l’individu, un moyen de se soustraire de 

la boue de l’ignorance pour ensuite parvenir à la douceur du savoir. 

 La formation à l’Être du savoir s’avère, en toute évidence, être pour l’homme 

un moyen de fuir son ignorance. Cette fuite nécessite une migration. La notion de 

migration employée, ici, va au-delà de son sens littéral pour épouser un sens plus 

profond étant donné qu’il ne s’agit pas d’une interprétation littérale, mais 

philosophique. Par migration, nous nous intéressons plus à l’aspect intérieur 

qu’extérieur. Il ne s’agit donc pas, à travers l’emploi de cette notion, de faire mention 

du passage de l’individu d’un pays à un autre pour s’y installer, mais du passage de 

l’individu d’un état d’âme et d’esprit à un autre état d’âme et d’esprit. Le premier 

état est un état dominé par l’insouciance et l’ignorance qui font sombrer l’individu 

dans le gouffre tandis que le second état est celui illuminé par la lumière du savoir 

qui le conduit à sa réalisation plénière.  

 L’individu doit pouvoir entreprendre un voyage à l’intérieur de soi pour quitter 

son état assombri par l’obscurité de l’ignorance pour s’installer dans le cœur du 

savoir afin d’y demeurer éternellement. Une fois parvenu au cœur du savoir, il 

devient tout notre souci en se logeant au centre de toute notre préoccupation 

quotidienne. L’amour du savoir est, pour l’homme, la condition d’une vie aisée et 

paisible, car la valeur d’un tel homme se trouvera dans ce qu’il sait. Il sera valorisé 

par son savoir et se construira par le biais de celui-ci. Le souci de tout individu 

désireux de connaissance doit être celui de poursuivre le savoir à cause de la peur de 

l’ignorance et de l’importance du savoir et non à cause d’une quelconque fin 

utilitaire. C’est pourquoi, Aristote affirme : « Si ce fut bien pour échapper à 

l’ignorance que les premiers philosophes se livrèrent à la philosophie, c’est 

qu’évidemment ils poursuivaient le savoir en vue de la seule connaissance et non 



93 
 

pour une fin utilitaire. »204 Le savoir peut, certes, conduire l’homme à une fin 

utilitaire comme a été le cas de Hammadi à la fin de l’initiation, mais notre objectif 

dans la recherche du savoir ne doit pas être centré sur une quelconque fin utilitaire 

au risque de ne pas se trouver entre les griffes de la tragédie comme Dembourou et 

Hamtoudo qui ont laissé accroître en eux l’ignorance et le désir exagéré de l’avoir et 

du pouvoir.  

 La quête de l’Être du savoir sur le chemin de l’initiation est un moyen de 

reconstruction de soi. Aller à la rencontre de l’Être du savoir, c’est aller à la rencontre 

de soi sur le chemin de l’initiation. Accepter de se reconstruire, c’est, avant tout, 

accepter de se connaître ; parce que la reconstruction de soi ne peut être valable sans 

cette connaissance de soi. « Connais-toi toi-même »205 dira Socrate, car la 

connaissance de soi joue un rôle prépondérant dans la reconstruction de soi. Pour 

cela, la participation à l’Être du savoir sur le chemin de l’initiation est une porte 

ouvrant l’accès à soi. Cet accès permet à l’individu d’avoir un rapport intrinsèque à 

soi. Ce rapport de soi à soi que cause la rencontre de l’Être du savoir permet à 

l’individu d’avoir une connaissance approfondie de soi par le biais d’une 

illumination intérieure. Cette illumination intérieure permet d’éclairer les parties 

sombres qui se trouvent en l’homme.  

 Éclairer, c’est apporter de la lumière, rendre clair ce qui est obscur. En d’autres 

termes, c’est chasser l’obscurité. Le savoir, en chassant en l’homme l’obscurité, fait 

de lui un nouvel homme plein de valeurs morales. De cette manière, l’individu 

devient le dépassement de son ancien état où il se trouvait piloter et balloter par ses 

passions et désirs aveuglés pour l’avoir et le pouvoir pour devenir un homme qui agit 

par son savoir. Il devient, pour ainsi dire, maître de ses agissements. Contrairement 

à l’ignorance qui rend l’homme irresponsable vis-à-vis de ses actes, le savoir 

 
204 Aristote, Métaphysique, Trad. Jean Tricot, Les Échos du Maquis (ePub, PDF), v. : 1,0, janvier 2014, p. 46. 
205 Platon, Charmide, Trad. Alfred Croiset, version numérique publié le 05 octobre 2015, p. 25. 



94 
 

responsabilise l’homme. Il le rend autonome de ses choix et le pousse à œuvrer, à 

agir et à réagir pour une cause noble et profitable. 

 À l’instar de Rousseau qui considère la conscience comme un instinct divin, 

un guide infaillible de l’homme, nous disons que le savoir est un instinct divin et un 

guide infaillible de l’homme. Le savoir est un trésor dont le divin a caché en chaque 

être humain des séquelles à cause de sa préciosité. Chaque individu est porteur de ce 

trésor, mais rares sont ceux qui vont à sa découverte. Le savoir est, certes, un don 

divin présent en l’homme, mais sa découverte en soi a besoin d’un effort personnel. 

C’est en cela que se trouve son importance. Un savoir est ce qui est à sa-voir et non 

ce qui se fait voir. Le savoir, dans le sens de sa-voir, consiste pour l’individu à trouver 

sa voie sur un chemin parsemé d’épreuves et non de chercher à se faire voir pour 

finalement se faire prendre au cou par les cordes des épreuves.  

 La découverte du savoir enfoui en l’homme par le divin nécessite qu’on 

accepte nous-mêmes d’aller à sa rencontre. Cette démarche, pour l’homme, à 

cheminer vers le savoir après une formation à l’Être du savoir qui suscite en lui le 

goût du savoir, est la preuve sine qua non que le divin, après avoir caché en chaque 

homme une parcelle du savoir, lui a donné la capacité de pouvoir chercher et 

découvrir ce précieux don perdu en soi. Le savoir, étant un don divin, la force en 

l’homme lui permettant d’aller à sa rencontre est également un don divin. Cette force, 

c’est la raison. Cette dernière est une parcelle de la divinité en l’homme. La raison 

est ce qui fait la grandeur de l’homme. Par cet instinct divin, l’homme arrive à 

parvenir au savoir. 

 Le savoir est une lumière cachée en l’homme par l’Être du savoir. L’individu 

qui parvient à le découvrir par la saisie de l’Être du savoir lui-même, à travers une 

démarche noble basée sur son désir d’étancher sa soif, non pas de l’eau, mais du 

savoir, aura une illumination à la fois intérieure qu’extérieure. Cette illumination lui 

apportera la paix intérieure, la tranquillité du cœur et une joie de vivre intense lui 



95 
 

favorisant une vie sociétale harmonieuse et épanouie avec ses semblables. L’homme 

qui parvient à savourer la douceur de ce savoir, par sa patience et son endurance, 

ainsi que par son effort personnel à échelonner toutes les épreuves sur le chemin de 

l’initiation jusqu’à atteindre le sommet où se loge l’Être du savoir, est celui que nous 

appelons un individu reconstruit ou encore un individu accompli.  

 Ce type de savoir est à l’image d’une flamme allumée au beau milieu d’une 

nuit sombre et ténébreuse. À ce niveau, que chacun fasse une image de l’impact que 

pourrait avoir cette flamme en matière de luminosité. Ainsi fait, il nous convient de 

mentionner, à la sortie de cette métaphore, que la flamme dont l’image fait mention, 

symbolise le savoir, et, cette nuit ténébreuse, renvoie à l’état d’ignorance de 

l’homme. Quant à la luminosité créée par la flamme, au point de faire disparaitre 

l’obscurité, il s’agit de l’impact du savoir sur chaque individu plongé dans son 

ignorance.  

 Le savoir est une étincelle qui brûle, non pas l’individu qui s’adonne à sa 

recherche, mais l’ignorance de l’ignorant. Le savoir dont il est question, ici, est le 

savoir vrai, c’est-à-dire le savoir saisi par l’individu depuis son essence ; car le savoir 

est une lumière qui vient de loin. À cet effet, Hampâté Bâ affirme : « Le savoir vrai 

est une étincelle qui vient de très haut. »206 Très haut parce qu’il émane du divin. 

C’est lui qui possède la totalité du savoir et en est l’ultime dispensateur. L’Être est 

celui qui donne le savoir. La formation dont nous parlons consiste tout simplement à 

aider l’individu à pouvoir découvrir en lui le goût d’aller à la rencontre du savoir que 

le divin a caché en lui. L’initiateur ne fait que réveiller en l’initié le savoir qui dort 

en lui et dont il n’en a pas conscience. Dans une perspective socratique, nous 

parlerons de la maïeutique, c’est-à-dire l’art d’accoucher les esprits. Les esprits dont 

il est question sont les connaissances que nous cachons en nous. Dans le monde 

 
206 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 145. 



96 
 

actuel, le terme adéquat pour parler de cet éveil de connaissance chez l’individu est 

la formation.         

 Former, c’est amener l’individu à savoir ce qu’il sait, mais qui ne sait pas qu’il 

sait. C’est le guider à la rencontre de son savoir qui fut caché en lui par l’Être du 

savoir. C’est parce que le savoir émane de l’Être du savoir que, pour Hampâté Bâ, 

il « fend l’obscurité de l’ignorance comme l’éclair perce le gros nuage noir qui 

assombrit la nue »207. À travers l’emploi de l’adverbe « comme », Hampâté Bâ fait 

une comparaison du rapport qu’il y a entre le savoir et l’ignorance et celui du gros 

nuage noir qui rend sombre la nue. Le savoir est, ici, pensé à l’image de l’éclair et 

l’ignorance à l’image du gros nuage noir. L’effet que produit l’éclair sur le gros 

nuage noir est ce même effet que produit le savoir sur l’ignorance lorsque les deux 

sont mis en rapport. 

  Le savoir domine l’ignorance et la chasse. C’est pourquoi, le savoir, « quand 

il pénètre une âme, il lui assure joie, santé et paix, trois choses que les hommes ont 

toujours souhaitées pour eux et pour ceux qu’ils aiment »208. Nous admettons, avec 

Hampâté Bâ, que le savoir est source de paix, de santé et de joie de l’individu. Trois 

états auxquels l’individu aspire tout au long de son existence. Le savoir apaise l’âme 

de l’individu en lui apportant la tranquillité du cœur. La paix intérieure est condition 

du bonheur de l’individu. Elle est même cause de joie et de santé, car un individu 

apaisé est celui qui ressent une joie intérieure. Or, quiconque est heureux 

intérieurement suppose qu’il a un état de santé satisfaisant. Le savoir qui accorde une 

telle satisfaction à l’homme, sa découverte, impose une certaine patience et 

endurance. 

 La quête de l’Être du savoir sur le chemin de l’initiation en vue d’une 

reconstruction de soi impose une certaine patience et endurance de la part de l’initié 

 
207 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 145. 
208 Ibidem. 



97 
 

vis-à-vis du maître initiateur. L’initié ne peut savourer la douceur du savoir, s’il n’est 

ni patient ni endurant vis-à-vis des épreuves sur le chemin de l’initiation. C’est 

pourquoi, à Hamtoudo qui s’interroge sur Kaïdara, il sera répondu : « Tu le sauras 

quand tu sauras que tu ne sais pas et que tu attendras de savoir. »209 L’Être du savoir, 

ici, appelle Hamtoudo à la patience et à l’endurance. La précipitation tue le savoir. 

Tout bon savoir profitable s’acquiert dans la constance et la persévérance. Un 

individu constant qui, chaque instant, persiste dans la recherche d’une quelconque 

connaissance, montre son intérêt et son amour pour le savoir. Il sait que le savoir ne 

s’acquiert pas dans la facilité. Il rime avec la difficulté. De ce fait, sa recherche a 

besoin, de la part d’un apprenant, d’un minimum d’effort. C’est cette énergie que 

l’individu utilise pour acquérir un savoir qui lui permet de donner de la valeur à son 

savoir et de connaitre l’importance de ce qu’il détient comme trésor, c’est-à-dire son 

savoir. 

 L’humilité, la patience, l’endurance, la persévérance et la constance se 

présentent comme la porte d’entrée au cœur du savoir, voire de parvenir à l’Être du 

savoir. Ces vertus ne peuvent apparaitre dans le comportement d’un initié que 

lorsque celui-ci n’a pour ambition de chercher le savoir que pour combler son vide 

d’ignorance. Parlant d’humilité, Hampâté Bâ affirme ceci : 

Le sage désirera plutôt apprendre que d’enseigner. Il ne croira jamais qu’il détient le savoir 

total. Il se considérera toujours comme ignorant, et restera de tout temps élève. Il sera assez 

conséquent pour accepter la vérité des autres, et assez conscient pour reconnaître ses 

erreurs.210  

 

Ainsi, le savoir, rien que le savoir, tel sera sa maxime. L’homme ne cherchera le 

savoir que pour le savoir, parce que le simple fait de savoir qu’il ne sait pas 

l’angoisse. L’ignorance, pour lui, est une maladie qui doit à tout prix être guérie par 

le savoir qu’il cherche. De cette manière, l’individu est prêt à tout pour le savoir 

 
209Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 30.   
210Idem, p. 148. 



98 
 

parce qu’il se sent prisonnier de son ignorance. À cette allure, son plus grand souci, 

tout comme Hammadi, ne peut être que sa libération ou son détachement des chaînes 

de son ignorance.  

 Ce souci de liberté devient son plus grand désir. Son désir pour le savoir 

devient ainsi noble. Un tel être est prêt à sacrifier son avoir pour le savoir et même à 

sacrifier, lui-même, sa propre liberté pour le savoir. L’individu devient, pour ainsi 

dire, un être au service du savoir. L’avoir et le pouvoir ne sont pas, pour lui, la finalité 

du savoir recherché, mais plutôt sa satisfaction intérieure. Du coup, il se trouve piloté 

par son amour du savoir dans sa recherche du pouvoir. Cet amour pour le savoir 

pousse l’individu à tuer en lui l’orgueil et la vanité pour ensuite nourrir l’humilité. 

S’il est vrai que l’humilité précède la gloire, il est aussi vrai qu’elle précède 

l’acquisition d’un savoir noble et profitable pour l’individu dans la satisfaction de 

son être. 

  

2- La quête de l’Être du savoir comme moyen d’acquisition de l’avoir et du 

pouvoir nobles et profitables 

L’avoir et le pouvoir noble se logent dans la profondeur du savoir. Pour y 

parvenir, l’individu ne peut que tendre au savoir par la recherche de l’Être du savoir. 

L’Être, étant sa source de motivation, l’individu ne peut que perdurer dans sa quête, 

parce que « le savoir vaut plus que l’ambre, plus que le corail et même plus que l’or 

fin »211. Rien ne vaut le savoir, mais le savoir vaut tout. Avec une telle valeur, le 

savoir ne doit pas être à la merci de tout, mais tout doit être à la merci du savoir. De 

cette manière, l’avoir et le pouvoir ne peuvent qu’être tributaires du savoir. Ils 

tiennent leur valeur de ce dernier qui à son tour tire sa puissance de l’Être. C’est 

d’ailleurs pourquoi, l’individu doit se mettre à la recherche de cet Être sur le chemin 

 
211 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 132. 



99 
 

de l’initiation, parce que c’est de là que le savoir tire toute sa puissance, sa valeur et 

sa grandeur. C’est une puissance qui émane de la volonté divine. Il va sans dire que 

tout savoir repose sur la volonté et la puissance de l’Être du savoir. 

 La quête de l’Être du savoir par l’individu sur le chemin de l’initiation est 

cause de son succès. Le succès se définit ici comme ce vers quoi le savoir conduit 

l’individu. L’Être du savoir étant en soi la lumière par excellence, le savoir ne peut 

donc être qu’une lumière qui, lorsqu’elle pénètre l’individu, l’illumine en 

pourchassant en lui les ténèbres de la misère pour ensuite lui ouvrir la porte d’accès 

au succès. L’Être est la clef du savoir et le savoir est la clef du succès. Ainsi, pour 

atteindre le succès, l’initié doit pouvoir s’investir dans la recherche de l’Être du 

savoir, car un savoir profitable qui est loin de tout préjugé est ce qui est saisi par son 

essence. Chercher l’essence du savoir, c’est accepter de se projeter à la recherche de 

son propre bonheur.  

 Le bonheur de l’homme réside dans le savoir vrai et le savoir vrai se trouve 

entre les mains de l’Être. Celui-ci l’octroie à l’individu patient, curieux et ambitieux. 

Il s’agit de l’individu qui nourrit, chaque instant qui s’écoule, le souci de parvenir au 

savoir pour sa propre satisfaction intérieure. Une fois parvenu, le savoir finit par 

s’extérioriser en vue d’une bonne amélioration de son statut social, comme se fut le 

cas de Hammadi. Ce dernier, sur le chemin de l’initiation, a accepté de tout 

abandonner et de sacrifier tout son or qu’il avait en possession dans le seul but de 

fuir son ignorance, de satisfaire son désir de savoir. Il est bon de savoir que « c’est 

le fait de renoncer spontanément à tout l’or reçu du dieu Kaïdara qui permet 

finalement à Hammadi de sortir victorieux de toutes les épreuves »212. Le 

renoncement à l’or que fera Hammadi, au profit du savoir, est ce qui lui permettra de 

surpasser les épreuves rencontrées sur le chemin de l’initiation. Cette victoire de 

 
212 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 182. 



100 
 

Hammadi sera causée par le savoir reçu de l’Être du savoir, lui-même, sous la 

présentation d’un « petit vieux couvert de haillons sales »213. La mise en application 

de ce savoir donné, sous forme de conseils, sera soldée par la récupération des neufs 

bœufs chargés d’or qui leur seront départagés par le dieu de l’or et de la connaissance. 

En plus de cet avoir, Hammadi sera gratifié du pouvoir. 

 L’Être est la clef du savoir et le savoir est la clef de l’avoir et du pouvoir. 

Autrement dit, de l’Être du savoir émane le savoir et le savoir conduit à l’avoir et au 

pouvoir. Voici tracé l’itinéraire de la réussite. Si le savoir ne se sait pas, lui-même, 

indépendamment de l’Être du savoir ou qu’il ne peut se savoir que dans le savoir du 

divin, alors l’homme ne peut se mettre à sa recherche et prétendre pouvoir percer son 

mystère s’il ne vise pas dans sa recherche l’Être du savoir. C’est ce dernier qui, dans 

sa manifestation et son déploiement, donne sens et consistance au savoir. La lumière 

d’un tel savoir, saisie par l’individu depuis son essence, est une lumière salvatrice 

qui éclaire le trajet susceptible de conduire l’homme à l’avoir et au pouvoir. Ces deux 

ne sont que des conséquences et non le but visé par l’initié sur le chemin de 

l’initiation au risque de sombrer dans la tragédie comme Dembourou et Hamtoudo.  

 Tout comme Hammadi, chaque être humain doit nourrir cet esprit 

philosophique vis-à-vis du savoir. C’est un esprit noble de savoir que le savoir est le 

point de départ de toute chose. Tout commence par le savoir et tout se termine par le 

savoir. Si l’ignorance tue, alors le savoir sauve l’individu. L’homme peut être riche 

ou avoir un pouvoir sans le savoir, mais une chose reste certaine, c’est que cette 

richesse et ce pouvoir ne peuvent être d’aucune utilité. L’avoir et le pouvoir tiennent 

leur utilité du savoir qui les accompagne. La quête du savoir par son essence est le 

chemin par excellence qui permet à l’homme d’accéder à un avoir et un pouvoir 

profitables.  

 
213 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., pp. 78-79. 



101 
 

 Un avoir sans savoir conduit au gaspillage, à la vantardise ainsi qu’à 

l’arrogance et un pouvoir sans savoir risque d’être source de dictature et de tyrannie. 

De ce fait, un richard ignorant ne peut que se vanter et gaspiller ce qu’il a amassé 

comme richesse et finir par se mordre le bout des doigts pour la simple raison qu’il 

manque de la lumière du savoir divin pour guider ses pas dans l’utilisation de sa 

richesse. La richesse a certes une valeur, mais sa valeur réside dans sa bonne 

utilisation. Ce qui laisse comprendre qu’on peut faire une mauvaise utilisation de sa 

richesse. Cette valeur que renferme la richesse dans sa bonne utilisation sera 

mentionnée par Kaïdara lorsqu’il recevra la visite des trois voyageurs qui ont dépassé 

maints symboles sur le chemin de l’initiation. Hammadi, curieux qu’il soit, lui 

demanda la signification des symboles rencontrés et, il leur prodigua ce conseil : 

« Employez bien l’or que je viens de vous donner, et vous trouverez tout ce que vous 

voudrez, y compris l’échelle qui grimpe jusqu’au sommet des cieux et les escaliers 

qui s’enfoncent jusqu’au sein de la terre ! »214 Á travers ce conseil, le dieu de l’or et 

de la connaissance montre que la richesse a un pouvoir. Mais, c’est un pouvoir à 

double tranchant. La richesse peut détruire l’individu qui la possède comme elle peut 

le construire.  

 Ce double visage de la richesse réside dans son utilisation. Sa bonne utilisation 

est constructrice et sa mauvaise utilisation est destructrice. Á en croire Hampâté Bâ, 

à travers le conseil de Kaïdara, le pouvoir de la richesse, à travers l’image des cieux 

et de la terre, peut conduire l’individu à être maître et possesseur de l’univers. 

Descartes, en son temps, parlait plutôt de la science et la technique. Ici, nous parlons 

du pouvoir de l’avoir. Une précision de taille, il ne s’agit pas de la richesse en tant 

que richesse financière ou matérielle, mais plutôt du pouvoir qui donne du poids à la 

richesse. En quoi réside donc ce pouvoir ? 

 
214 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 70. 



102 
 

 Le pouvoir de la richesse réside dans le savoir. La recherche effrénée du savoir 

par l’avoir est ce qui fait son importance. La bonne utilisation dont parlait Kaïdara 

est le fait de savoir utiliser, de savoir employer son avoir en vue d’une satisfaction 

intérieure. Le fait de savoir utiliser son avoir revient à chercher, non pas l’avoir et le 

pouvoir avec son avoir, mais plutôt le savoir. Nous ne disons pas, ici, que la richesse 

appelle la richesse ou encore que la richesse appelle le savoir, mais plutôt, que le fait 

de savoir utiliser son avoir appelle le savoir qui conduit à la richesse et au pouvoir. 

Cela peut paraitre paradoxal aux yeux de celui qui pense que c’est par la richesse que 

l’on acquiert le savoir. Admettre cette dernière vision, c’est le fait de s’inscrire dans 

la pensée matérialiste des choses faisant de l’avoir le cœur de toute chose. La richesse 

ne conduit pas au savoir, c’est plutôt sa bonne utilisation qui mène l’individu au 

savoir.  

 C’est ce qu’a compris Hammadi qui, « émerveillé et intrigué par tout ce qu’il 

avait vu sur la route et dans la salle mystérieuse de Kaïdara, décida en secret 

d’employer tout son or à pénétrer le sens de ces arcanes certainement pourvus de 

haute signification »215. Cette noble intention qu’a pris Hammadi à connaitre coûte 

que coûte la signification des symboles rencontrés sur le chemin de l’initiation a fait 

de lui le héros du récit. Son intention et son agissement pour la quête du savoir par 

sa richesse l’ont porté au-dessus de Dembourou et de Hamtoudo. Sa curiosité pour 

le savoir, sa patience et sa bonne utilisation de sa richesse dans la quête du savoir 

l’ont conduit, non seulement, à sa richesse qu’il a abandonnée au vieillard bossu au 

profit du savoir et à la possession de la richesse que possédaient ses deux 

compagnons, mais aussi au pouvoir. Voilà à quoi la bonne utilisation de son avoir 

conduit l’individu. Qu’en est-il de sa mauvaise utilisation ? 

 
215 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 71. 



103 
 

 Quant à la mauvaise utilisation de son avoir, la finalité est tout autre chose. 

L’Être du savoir, dans le pouvoir de la richesse, réside dans la quête perpétuelle et 

continuelle du savoir et non dans la quête aveuglée du pouvoir. La royauté n’est que 

l’une des conséquences de la quête de l’Être du savoir par le pouvoir de la richesse, 

alors que la mort et la destruction sont les conséquences de la quête de l’avoir par le 

pouvoir de la richesse. Dembourou est passé à côté de l’objectif lorsqu’il affirme : 

« Je vais employer mon trésor à me créer une grande chefferie. Je commanderai 

beaucoup de villages. Je deviendrai un grand seigneur. On parlera de moi, on 

chantera mes louanges, on me craindra. Je ne souffrirai point que l’on parle de 

quelqu’un d’autre dans tout le pays ! »216 Son ambition pour le pouvoir a fait naitre 

en lui un sentiment d’orgueil et d’ostentation à l’égard du savoir. Ce qui le conduira 

à sa perte. 

 Dembourou voulait créer une chefferie, un pouvoir. Mais, il a banalisé et 

négligé un élément capital dans la réalisation de son projet : le savoir. La richesse, 

seule, ne peut rien créer, même pas le pouvoir ; alors que, le fait de savoir utiliser sa 

richesse, peut tout créer, même le pouvoir. Et d’ailleurs, le bonheur de l’individu ne 

réside pas dans le pouvoir. Cette réalité, Hamtoudo l’a comprise lorsqu’il s’adresse 

à Dembourou en ces termes : « Grosse bête ! les chefs sont plus malheureux qu’ils 

n’en ont l’air. »217 Le pouvoir n’est pas synonyme de bonheur. Un chef qui n’a 

aucune connaissance du savoir gouverner, ne peut que mettre, et son bonheur et le 

bonheur des membres de la société, en danger. Il est un poison pour lui-même et pour 

la société. Le bonheur réside dans le savoir gouverner et non dans la gouvernance 

dans l’ignorance. Un gouvernant qui ignore le fait qu’il ne sait pas gouverner, et qui 

pense qu’il sait, alors qu’il ne sait pas, ne peut que conduire, par sa mauvaise 

gouvernance, toute la société à la destruction. Sa prétention de savoir gouverner 

 
216 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., pp. 73-74. 
217 Idem, p. 74. 



104 
 

devient un mal pour la société et la conduit dans une guerre interminable. Dans une 

telle société instable, à cause de la mauvaise gouvernance, l’âme de chaque individu, 

qu’il soit gouverneur ou gouverné, ne peut que voguer dans une instabilité extrême 

qui met en cause son bonheur et sa liberté. 

 Le pouvoir rend « malheureux »218 celui qui le détient, a stipulé Hamtoudo. 

Mais, malheureusement, pour lui, sa compréhension ne s’est limitée qu’à la surface. 

Elle n’a pas pu traverser cette surface pour parvenir à la profondeur. Il n’a pas 

compris le fait que, si le pouvoir rend malheureux, c’est bien évidemment parce qu’il 

a été cherché que pour le pouvoir. Ce qui fait que le manque de savoir fait défaut. Un 

pouvoir sans savoir fait que le pouvoir prend pouvoir sur le souverain. Hamtoudo n'a 

nullement compris le fait que, ce même pouvoir qui rend malheureux, peut être 

source de bonheur de l’homme, si et seulement si, l’individu s’adonne à la quête de 

l’Être du savoir dans sa quête du pouvoir. Hélas ! Il se crée un autre chemin chaotique 

en plus de Dembourou lorsqu’il affirme : « Je vais devenir un gros dioula. 

J’achèterai et je revendrai. Je multiplierai mes richesses à un point tel que si Kaïdara 

me voyait il serait étonné de ma prospérité. »219 Le projet de Hamtoudo était de créer 

la richesse. En soi, le projet n’est pas mauvais, mais le moyen utilisé pour parvenir à 

sa réalisation est ce qui conduit l’homme à sa perte.  

 Le plus important pour l’homme n’est pas d’avoir un simple projet, mais savoir 

aussi quel moyen propice mettre en place pour atteindre la réalisation de son projet. 

L’homme peut avoir un bon projet comme Dembourou et Hamtoudo, mais le choix 

d’un mauvais moyen pour l’atteindre peut causer soit la perte du projet soit la perte 

de soi ou même la perte de soi et son projet. Ce n’est pas un mal de créer la richesse, 

mais créer la richesse avec son avoir accompagné de son ignorance est une 

destruction de soi. Surtout que « la fortune, comme dit l’adage, ne vaut guère plus 

 
218 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 74. 
219 Ibidem. 



105 
 

qu’un saignement de nez : comme lui, elle apparait sans raison et comme lui elle 

disparait de même (…) ».220 Cela dit, choisir de créer la richesse avec la richesse en 

partant de son ignorance, c’est accepter de s’abandonner au jeu de la richesse.  

L’avoir se crée avec le savoir. Sans ce dernier, l’homme est abandonné à son avoir 

qui le conduit à une fin douloureuse. 

 Seule la quête de l’Être du savoir peut conduire l’individu à l’avoir et au 

pouvoir ou à son accomplissement plénier. Le savoir est adossé à l’Être ; tandis que 

l’avoir et le pouvoir sont adossés au savoir. L’individu est amené à chercher l’Être 

dans sa quête du savoir en vue d’une bonne réalisation plénière de soi. Le savoir 

libère l’homme des carcans de l’ignorance. Il arrache l’individu des griffes de 

l’ignorance pour faire de lui un être éclairé. C’est cette lumière divine qui est à 

mesure de nous piloter vers un avoir et un pouvoir profitable. L’ignorance est une 

prison. C’est pour se libérer de cette prison que Hammadi stipule à ses 

compagnons que « je ne chercherai ni à être chef ni à arrondir davantage ma 

fortune. Je ne désire point nager dans l’opulence. Je suis décidé, il le faut, à dépenser 

tous mes revenus pour connaitre la signification des symboles et énigmes du pays 

des nains. Je n’ai point d’autre rêve en tête ».221 Il ressort de cette assertion que tout 

le souci de l’homme sur le chemin de l’initiation doit être le savoir et rien que le 

savoir.  

 Hammadi n’avait qu’un seul rêve : se débarrasser de son ignorance. Son seul 

but a été de connaitre le sens caché des symboles qui lui sont présentés sur le chemin 

de l’initiation même si, pour cela, il lui faut abandonner tout son avoir et se réduire 

en esclave. Mais, son objectif était noble, car l’avoir et le pouvoir sont éphémère 

tandis que le savoir est éternel et inattaquable. Il n’est donc pas étonnant qu’il soit le 

 
220 Amadou Hampâté Bâ, Amkoullel l’enfant peul, Mémoires (1er tome), Abidjan, Actes Sud, Arles, 1991, coll. de 

poche Babel, Actes Sud, 1992, p. 419 et Oui mon commandant !, Mémoires (2e tome), Abidjan, Actes Sud, Arles, 

1994, p.314. 
221 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit.,  p. 75. 



106 
 

héros du récit qui finalement s’est retrouvé, à cause de son amour pour le savoir, avec 

l’avoir et le pouvoir que ses deux compagnons désiraient le plus. Terminons pour 

dire que le savoir est une lumière qui apaise l’âme de l’individu qui se met à sa 

recherche.  

 Pour clore l’intervention sur cette dernière partie de ce travail, il faut noter que, 

si la recherche aveuglée de l’avoir et du pouvoir, ainsi que l’ignorance, sont les 

causes de la destruction de l’individu, alors sa formation à l’Être du savoir est un 

chemin reconstructif. En effet, cette formation amène l’individu à viser dans sa quête, 

non pas l’avoir et le pouvoir qui sont source de sa destruction, mais ce qui constitue 

le savoir : c’est-à-dire l’Être du savoir. En allant à la rencontre de cet Être, l’individu 

va à la rencontre de soi qui lui permettra de pourchasser en lui les zones sombres de 

l’ignorance, pour ensuite, parvenir à un savoir vrai. Un savoir qui pourra le conduire, 

en toute tranquillité, à un avoir et un pouvoir profitables. Ainsi parvenu, c’est la 

lumière venue de l’Être du savoir qui conduira l’individu, en plus de son avoir et son 

pouvoir, à sa réalisation plénière. 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 
 

Une herméneutique de l’Être, du savoir et du pouvoir, tel est l’intitulé de ce 

sujet de mémoire de Master. Ce travail d’étude et de recherche a permis d’analyser 

de façon succincte la vision hampâtébienne de l’Être, du savoir et du pouvoir. Il était 

question, pour nous, de montrer que, l’Être, compris comme Dieu de l’or et de la 

connaissance dans la philosophie de Hampâté Bâ, est la source originelle du savoir 

et du pouvoir. Donc, sa quête dans la recherche du savoir et du pouvoir conduit 

nécessairement à la réalisation de l’homme dans une vie sociétale. Ainsi, pour mener 

à bien cette recherche, nous avons structuré le travail en trois parties dont la première 

porte sur l’origine de la vision hampâtébienne de l’Être, du savoir et du pouvoir. À 

ce niveau, nous avons mentionné que, s’il est vrai que toute pensée ne nait pas ex-

nihilo et qu’elle tire sa source nécessairement de quelque chose, alors il est aussi vrai 

que la pensée développée par Hampâté Bâ sur l’Être, le savoir et le pouvoir tient son 

origine de quelque chose. Laquelle origine lui donne sens et consistance. À cet effet, 

nous sommes partis des penseurs qui ont abordé la question de l’Être avant Hampâté 

Bâ depuis l’époque présocratique en passant par la période socratique pour aboutir à 

l’époque post-socratique. Ce passage dans l’histoire a permis de faire, d’abord, une 

historiographie de l’Être pour ensuite parvenir aux deux sources fondamentales qui 

ont nourri la vision de notre auteur. Parlant de ces deux sources, nous avons, d’une 

part, la culture peule et d’autre part, la tradition islamique. 

 L’incursion chez les présocratiques, qui sont les pionniers de la question de 

l’Être, puis chez les socratiques et enfin chez les post-socratiques, a permis de voir 

différents avis sur l’Être. En effet, contrairement à Héraclite qui définissait l’Être par 

le mouvement et le devenir, Parménide, quant à lui, a développé une philosophie de 

l’immobilité de l’Être. Pour lui, l’Être est exempt de tout mouvement. Une analyse 

de ces deux avis va conduire Platon, philosophe socratique, à faire la synthèse. Selon 

Platon, l’Être est, à la fois, mouvement et repos. Il va définir le mouvement et le 

repos, non pas comme ce qui constitue l’Être, mais comme des attributs de l’Être. 



109 
 

Pour cela, Platon montrera que le Non-Être dont parle Héraclite n’est rien d’autre 

que l’autre de l’Être. Il faut souligner que dans la philosophie platonicienne, l’Être, 

c’est l’Idée qui est réellement réelle. À la suite de Platon, Aristote rejettera tout avis 

concernant la théorie des Idées de Platon. Pour lui, l’Être est le premier moteur qui 

meut sans être mû. Arriver chez les poste-socratiques comme Hegel, l’Être se 

comprend par la réalisation de l’histoire de l’Idée qui s’extériorise dans la nature. 

Cette réalisation se fait en trois étapes qui sont : l’en-soi, le pour-soi et l’en-soi-pour-

soi. Quant à Heidegger, l’Être se présente, pour lui, comme le concept le plus général 

qui transcende toute universalité générique. Dans la philosophie heideggerienne, 

l’Être se définit toujours par un étant. Les deux sont indissociables. En dépit de tous 

ces avis, Hampâté Bâ assimilera l’Être à Dieu, parce que forgé par la culture peule 

et la tradition islamique.       

  Concernant la culture peule, elle a énormément impacté la pensée de Hampâté 

Bâ en ce sens que, non seulement, il est lui-même originaire de ce peuple, mais aussi 

par son engagement et par son dévouement à préserver la culture de son peuple de la 

disparition. Initié depuis son enfance par sa mère et plus-tard par Koullel qui lui 

transmit l’art de la narration peule, Hampâté Bâ, soucieux de la préservation de sa 

culture en particulier et de la culture africaine en général, va mettre à l’écrit les contes 

et les récits initiatiques qui lui ont été enseignés. Voilà ainsi justifié le contexte de la 

rédaction de l’ouvrage Kaïdara. C’est un récit initiatique peul justifiant la pensée 

hampâtébienne de l’Être, du savoir et du pouvoir. Ce récit fait de Kaïdara le détenteur 

du savoir vrai qui, par son pouvoir, conduit l’individu à l’avoir et au pouvoir ainsi 

qu’à sa réalisation complète.  

 S’agissant de la tradition islamique, nous avons constaté avec l’islamisation 

des peuls, qu’elle a joué également un rôle prépondérant dans la pensée d’Amadou 

Hampâté Bâ dans le sens où il est un pur produit de Tierno Boka Salif. Ce dernier 

n’a cessé de l’initier à la cuture islamique depuis l’âge de 7 ans. Cette éducation 



110 
 

donnée à Hampâté Bâ, depuis son enfance, par son maître initiateur, a encré en lui 

les valeurs et principes islamiques. Lesquelles valeurs et principes conduiront 

Hampâté Bâ à nourrir l’idée d’un Dieu Unique qui est le Maître et Possesseur de 

toute chose. Ce Dieu Omniscient et Omnipotent est le seul qui donne le savoir et le 

pouvoir à celui qu’il veut et les arrache également à celui qu’il veut. Le savoir et le 

pouvoir deviennent ainsi des dons de Dieu et c’est ce que développe Hampâté Bâ 

lorsqu’il fait de Kaïdara l’initiateur au savoir qui, seul, peut amener l’individu à 

l’avoir et au pouvoir nobles et profitables. 

 Dans la deuxième partie de ce travail de recherche, il était question de faire 

une interprétation de l’Être et du savoir à la lumière de la philosophie hampâtébienne. 

Autrement dit, cette partie a consisté, pour nous, à mettre à nu ou à dévoiler la 

conception hampâtébienne de l’Être, du savoir et du pouvoir à travers le voyage 

initiatique vers Kaïdara l’énigmatique et les épreuves du savoir. Par ces deux 

chapitres, nous avons montré que le rapport qu’entretient l’Être du savoir avec le 

savoir n’est pas un rapport de fusion même si cela fait confusion. Ce n’est pas un 

rapport de similarité en ce sens que le Dieu du savoir n’est pas lui-même le savoir. Il 

ne constitue pas le savoir et le savoir n’est pas Dieu non plus. Cela dit, ce ne peut 

être qu’un rapport de conséquence qui fait du Dieu du savoir, non pas le savoir, mais 

le détenteur du savoir et celui qui instruit au savoir par ses multiples manifestations. 

 Le fait, pour Kaïdara, de faire savourer l’individu des délices du savoir ou de 

lui faire atteindre la douceur du savoir demande, de la part de l’initié, un effort. Ce 

dernier se conjugue, non seulement, par la curiosité de l’individu à rechercher le 

savoir, mais aussi par sa patience et son endurance vis-à-vis des épreuves 

susceptibles d’être rencontrées sur le chemin de l’initiation. Aussi, pour donner plus 

de valeur à son savoir, l’initié doit faire preuve d’humilité face à son maître initiateur. 

Le dévoilement voilé de Kaïdara sur diverses formes sur le chemin de l’initiation se 

présente comme des épreuves que les trois voyageurs (Hammadi, Dembourou et 



111 
 

Hamtoudo) doivent surmonter pour atteindre l’Être du savoir lui-même. Le fait, pour 

les initiés, de parvenir à Kaïdara, après maintes épreuves, afin d’avoir accès à la 

signification de ses manifestations, fait de l’Être du savoir le but ultime de 

l’initiation.  

 L’Être du savoir est l’unique but de l’initiation, en ce sens qu’il est celui qui 

éprouve, enseigne et approuve la qualité du savoir. Ce dernier doit surpasser le 

physique pour parvenir à l’essence ultime des choses. Or, à en croire Hampâté Bâ, 

l’homme ne saurait parvenir à cette essence sans, toutefois, faire recours à l’Être du 

savoir qui « seul connait la nature et sait classer les phénomènes ».222 Il faut 

comprendre, ici, que le Dieu du savoir est celui par qui l’acquisition du savoir vrai 

est possible. C’est donc ce savoir émanant de l’Être qui n’a pour vision que l’Être 

lui-même qui conduit l’homme au pouvoir et à sa réalisation complète.  

 Dans la dernière partie de ce travail d’étude et de recherche, il était question 

de montrer que la quête de l’Être du savoir est un moyen d’accès au pouvoir et à la 

réalisation plénière de l’individu. Pour y parvenir, l’analyse a consisté à montrer 

l’origine de la déchéance de l’homme pour ensuite aboutir à l’éducation à l’Être du 

savoir qui est un chemin de reconstruction de l’individu et d’acquisition d’un pouvoir 

noble et profitable. En effet, l’ignorance de l’homme et son amour aveuglé de l’avoir 

et du pouvoir sont les causes fondamentales de sa destruction.  

 L’individu qui est ignorant de son ignorance au point d’en être prisonnier, ne 

peut être qu’un danger pour sa propre personne. Cela s’explique par le fait que 

l’homme qui ne sait pas qu’il ne sait pas ne peut jamais savoir. De cette manière, il 

ne fait que s’enfoncer davantage dans les tréfonds de l’ignorance. Or, l’ignorance est 

une obscurité qui, lorsqu’elle s’agrandit, engloutit au point d’obnubiler l’homme sur 

la réalité et la vérité des choses. Adepte du faux, l’individu devient aveugle. Aveugle 

 
222 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 48. 



112 
 

du savoir vrai, il ne voit que la fausseté que lui dicte son ignorance. Laissé à la merci 

de son ignorance au détriment du savoir, l’individu devient la cause de sa propre 

perte dans la mesure où cette ignorance profonde ne peut que le conduire au chaos.  

 L’homme, par son aveuglement causé par l’ignorance, ne peut que voir les 

choses avec les yeux du corps et non avec les yeux de l’esprit qui restent fermés au 

savoir. Avec un tel regard, l’homme, en plus d’être un danger pour soi, devient un 

poison pour autrui dans la mesure où son amour aveuglé de l’avoir et du pouvoir 

causé par son manque de savoir ne peut que le conduire, non seulement, à causer du 

tort à sa propre personne, mais aussi à celle de l’autre en mettant sa vie en danger 

pour penser pouvoir construire son propre bonheur. Nous avons mentionné qu’une 

telle nature de l’homme doit être dépassée pour une reconstruction de l’individu.  

 La reconstruction de l’homme consiste à nourrir en lui le désir du savoir vrai 

à travers sa formation à l’Être du savoir qui le conduira à un avoir et un pouvoir 

profitables comme ce fut le cas de Hammadi. Ainsi, le savoir caché en chacun d’entre 

nous par l’Être du savoir pourra être retrouvé à travers la recherche de cet Être dans 

la quête du savoir qui nous mènera finalement au pouvoir. Voilà donc la conséquence 

établie : l’Être du savoir donne le savoir à celui qui va à sa rencontre et la lumière de 

ce savoir lui ouvre la porte au pouvoir.     

 Le rapport entre l’Être, le savoir et le pouvoir vient d’être ainsi établi. De ce 

fait, dans sa quête de l’avoir et du pouvoir, l’homme doit savoir que l’Être est ce qui 

domine le savoir ; en ce sens que c’est lui qui donne sens et consistance au savoir. 

Quant au savoir recherché depuis sa quintessence, il est le miroir qui permet à 

l’homme la construction de soi et la boussole qui le conduit à un avoir et un pouvoir 

profitables aussi bien pour soi que pour la société. Il ne sert à rien pour un individu 

de s’accrocher à l’avoir si le savoir n’y est pas comme ce fut le cas de Hamtoudo. 

Aussi, il ne sert à rien de s’attacher au pouvoir si le savoir n’y est pas comme cela 

fut le cas de Dembourou. Ces deux voyageurs ont pensé trouver leur bonheur dans 



113 
 

l’avoir et le pouvoir. Or, à en croire Hampâté Bâ, « le bonheur est bref ; rien ne sert 

de s’y accrocher. Il est donc aussi vain de s’accrocher au pouvoir »223. L’amour 

aveuglé du pouvoir et de l’avoir ne peut, en aucun cas, conduire l’homme à sa 

réalisation plénière ou au bonheur éternel parce qu’il est la cause de notre ignorance. 

Seule l’utilisation de l’avoir dans la quête perpétuelle et continuelle du savoir peut 

conduire l’individu à sa réalisation plénière. Nous terminons cette conclusion pour 

dire avec Hampâté Bâ qu’il « faut que l’ignorance meure pour que naisse le 

savoir »224, car le savoir est le socle de toute chose. Et, en tant que socle de toute 

chose, il est tout à fait aisé de dire que le savoir, tel que défini par Hampâté Bâ dans 

son rapport avec l’Être et le pouvoir, est la condition de l’accomplissement complète 

de l’individu dans une vie sociétale.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
223 Amadou Hampâté Bâ, L’éclat de la grande étoile suivi du bain rituel, trad. Armand Colin, Abidjan, Classique 

Africain, 1974, p. 17. 
224 Amadou Hampâté Bâ, Kaïdara, op. cit., p. 158. 



114 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

1- Les ouvrages de l’auteur   

➢ Amkoullel l’enfant peul. Paris, Actes Sud, Arles, 1991. 

➢ Aspects de la civilisation africaine. Paris, Présence africaine, 1972 (réédité en 

1993). 

➢ Il n’y a pas de petite querelle : nouveaux contes de la savane. Paris, Presse 

Pocket, 2002. 

➢ Jésus vu par un musulman. Paris, Éd. Stock, 1994. 

➢ Kaïdara, récit initiatique peul (version en prose). Abidjan, Nouvelles Éditions 

ivoiriennes, 1978.  

➢ Koumen, texte initiatique des pasteurs peuls. Avec G. Dieterlen, Paris, Éd. 

Mouton, 1961. 

➢  L’éclat de la grande étoile. Paris, Belles Lettres (version poétique bilingue), 

Coll. ‘’Classiques africains’’, 1976. 

➢ L’Empire peul du Macina. Avec J. Daget, Paris, Éd. Mouton, 1962. 

➢ L’Étrange destin de Wangrin. Paris, Presses de la Cité, UGE 10-18, 1973. 

➢ La poignée de poussière, contes et récits du Mali. Abidjan, Nouvelles 

Éditions Ivoiriennes, 1987. 

➢ Njeddo Dewal Mère de la calamité, conte initiatique peul. Paris, Stock, 1994. 

➢ Oui mon commandant !. Abidjan, Actes Sud, Arles, Septembre 1994. 

➢ Petit Bodiel et autres contes de la savane. Paris, Éd. Stock, 1994. 

➢ Vie et enseignement de Tierno Bokar, le sage de bandiagara. Paris, Seuil, 

Coll. ‘’Point Sagesse’’, 1980. 

3- Les ouvrages sur l’auteur 

➢ AJAMI Nabil, La sagesse des nombres dans Kaïdara. Paris, Format Broché, 

2003. EAN papier : 9791040529880  

➢ NIAMKEY-KOFFI Rober, Une lecture de Kaydara d’Amadou Hampâté Bâ. 

Paris, Éd. Harmattan, Essai, coll. Études africaines : Philosophie, 2003. 



116 
 

4- Les autres ouvrages 

➢ ALAIN (Émile Chartier), Définitions. Paris, Les Éditions Gallimard, 1953. 

➢ AL-ALWNI Taha Jabir, Ibn Taymiya wa islamiyyat al-marifa (Ibn Taymiya 

et l’islamisation de la connaissance). Herndon, publications de l’Institut 

international de la pensée islamique, 1994. 

➢ AL-ALWNI Taha Jabir, Ishah al-fikr al-islami (Réformer la pensée 

islamique). Algérie, Dar Al-Hoda, 1990. 

➢ ANNAWAWI Mohieddîne (631-676), Riyadh as-Sâlihin (Les Jardins des 

vertueux). Traduction et commentaire du Dr Salaheddine keshrid, Beyrouth, 

Dar al Gharb al-islami, 1410/1990. 

➢ ANONYME, Le Grand Grimoire ou Dragon Rouge. Paris, Édition Bussière, 

1997. 

➢ ANSELME De Cantorbéry, Proslogion. 

➢ ARISTOTE, Éthique à Nicomaque. trad. Jean Tricot, Éditions les Échos du 

Maquis (ePub, PDF), v. : 1,0, janvier 2014. 

➢ ARISTOTE, La métaphysique. trad. Jean Tricot, Éditions les Échos du Maquis 

(ePub, PDF), v. : 1,0, janvier 2014. 

➢ ARJAKOYSKY Philippe, François Fédier et Hadrien France-Lanord, Le 

dictionnaire Martin Heidegger : Vocabulaire polyphonique de sa pensée. 

Paris, Édition du Cerf, 2013. 

➢ BACHELARD Gaston, La formation de l’esprit scientifique. Paris, Vrai, 

2004. 

➢ BARUCH Spinoza, Éthique. Trad. Saisset, 1849 : Version 1.0, PDF-04 Juin 

2002, David Bosman. Url : http://www.spinozaetnous.org 

➢ BLAY Michel, Dictionnaire des concepts philosophiques. Larousse et CNRS 

éditions, coll. « Larousse in extenso », 2002. 

http://www.spinozaetnous.org/


117 
 

➢ BOBIN Christian, Mozart et la pluie suivi par un désordre de pétales rouges. 

Paris, Lettres Vives, Distrib. Harmonia Mundi, 1997. 

➢ DASTUR Françoit, Heidegger et la question du temps. Paris, PUF, coll. 

« Philosophie », 1990. 

➢ DESCARTES René, Les Méditations métaphysique. Pierre Hidalgo, Paris, 

Édition numérique PhiloSophie, 2010. 

➢ DESCARTES René, Règles pour la direction de l’esprit. Paris, Le livre de 

poche, 2007. 

➢ DIOP Cheikh Anta, Nations nègres et Culture : de l’antiquité nègre 

égyptienne aux problèmes culturels de l’Afrique noire d’aujourd’hui. Paris, 

Présence Africaine, T. II, 1979. 

➢ DU BORD Claude-Henry, La philosophie. Paris, EYROLE, 2007. 

➢ ÉLIADE Mircéa, Naissance mystique. Paris, Gallimard, 1956. 

➢ HEGEL, Préface des Principes de la philosophie du droit. Paris, Vrin, 1975 

➢ HEGEL, Science de la logique. Tome II, Trad. G. Jarczyk, Paris, Aubier, 1972. 

➢ HEIDEGGER, Être et temps. Trad. Emmanuel Martineau, Paris, Édition 

Numérique Hors-Commerce, 1985.  

➢ HÉNAFF Marcel, Le prix de la vérité, le don, l’argent, la philosophie. Paris, 

Seuil, 2002. 

➢ HÉRACLITE, Les Fragments. Trad. Jean François, Paris, Garnier-

Flammarion, 2002. 

➢ HÉRACLITE, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalès de Milet à 

Prodicos. Trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-Flammarion, 1993. 

➢ HÉRACLITE, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalès de Milet à 

Prodicos. Trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-Flammarion, 1964. 

➢ HOBBES Thomas, Léviathan. Trad. Philippe Folliot, Éditions Numériques, 

23 Novembre 2002. 



118 
 

➢ IBN Maja et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n°72. 

➢ Le Saint Coran et la traduction en langue française du sens de ses versets. 

Révisé et édité par la Présidence générale des Directions des recherches 

scientifiques islamiques de l’Ifta, de la prédication et de l’orientation 

religieuse, Al-Madinah Al-Munawwarah, 1410/1990. 

➢ MARX Karl, Manuscrits de 1844. In Œuvres, Économie, II, Paris, Gallimard, 

La Pléiade, 1982. 

➢ N’DA Pierre, Méthodologie et guide pratique du mémoire de recherche et 

thèse de doctorat en Lettres, Arts et Sciences humaines et sociales : 

informations, normes et recommandations universitaires, techniques et 

pratiques actuelles. Paris, Harmattan, 2007. 

➢ NJOH-MOUELLE Ébénézer, De la médiocrité à l’excellence. Nouvelles 

Éditions Numériques Africaines (NENA), coll. Littérature d’Afrique, 1970. 

➢ PARMÉNIDE, poème. Fragment (nouvelle trad.). Paris, PUF, coll. 

Epiméthée, 2009. 

➢ PLATON, Apologie de Socrate, Criton, Phédon. Paris, Gallimard, Collection 

Folio essais (n°9), 1985. 

➢ PLATON, Apologie de Socrate. Trad. Émile Chambry, Garnier-Flammarion, 

La Bibliothèque électronique du Québec, coll. Philosophie, vol. 3 : version 

1.01, 1992. 

➢ PLATON, Charmide. Trad. Alfred Croiset, version numérique publié le 05 

octobre 2015. 

➢ PLATON, Ion. Trad. Léon Robin (1866-1947), Édition électronique (ePub, 

PDF) v. : 1,0 : Les Échos du Maquis, 2011. 

➢ PLATON, La République. Trad. Robert Baccou Paris, Garnier-Flammarion, 

2OO8. 

➢ PLATON, PARMENIDE.  



119 
 

➢ PLATON, Phèdre. trad. Victor Cousin, Paris, Garnier Flammarion, 1849. 

➢ PLATON, Philèbe. trad. Émile Chambry, Paris, Classique Garnier, La 

Bibliothèque électronique du Quebec, Collection Philosophie, vol. 7 : version 

1.01, 2022. 

➢ PLATON, Timée. 

➢ SENGHOR Léopold Sédar, Préface à La pensée africaine d’Alassane Ndaw. 

Dakar, NEAS, 1997. 

➢ THONNARD François-Joseph, Précis d’histoire de la philosophie. Paris, 

Tournai, Rome, Desclée, 1955. 

➢ ZOLA Émile, L’Argent. Paris, Le Livre de poche classique, 1998.  

 3- Les articles des revues scientifiques 

➢ BÂ Amadou Hampâté, « La tradition vivante ». In Histoire générale de 

l’Afrique, Paris, Éditions Unesco/Jeune Afrique (édition intégrale), Tome I, 

chap. 8, 1980, p.191-230. 

➢ BARTON Adrian, « l’ontologie appliquée : un dialogue entre métaphysique 

analytique et traitement de l’information ». André Lacroix, La philosophie 

pratique : un passage obligé pour penser la société, Presses de l’université 

Laval, version 1, 2020, pp. 87-108. 

➢ BEAUJOUAN Jean, « L’argent et le lien social ». In Conférence, Paris, 12 rue 

Saint-Sulpice, 75006, 2006. 

➢ BIAKA Zasseli Ignace, « Kaïdara : le philosopher africain de l’énigme de 

l’Être ». In Revue des sciences sociales, 2023, pp. 20-30. 

➢ GEE Henry, Nature, cité par Céline Deluzarche, « Pourquoi l’humanité court 

inexorablement à sa propre perte », Korii, 29 décembre 2021. 

➢ KASSÉ Maguèye, « Le maître de la parole. Vie et œuvre d’Amadou Hampâté 

Bâ », In Bérose-Encyclopédie internationale des histoires de l’antropologie, 

Paris, 2020. 



120 
 

➢ KEIJI Nishitani, « Le problème de l’être et la question ontologique ». In Laval 

théologique et philosophique, vol. 64, n°2, 2008, pp. 305-325. 

➢ LAM Aboubacry Moussa, « L’origine des peuls : les principales thèses 

confrontées aux traditions africaines et à l’égyptologie », ANKH n° 12/13, 

2003-2004, pp. 90-107. 

➢ PAULME Denise, « A. Hampate Ba et G. Dieterlen, Koumen, Texte 

initiatique des pasteurs Peul, Cahiers de l’Homme ». (Compte-rendu), In 

Annales Economie, Société, Civilisations, n.s. n°1, 1962, pp. 1238-1240. 

5- Les thèses et mémoires 

➢ AGGARWAL Kusum, « Hampâté Bâ et le savoir : de la recherche africaniste 

à l’exercice de la fonction auctoriale ». Paris, Étude africaine, Thèse de 

doctorat, 1997. 

➢ NOVIVOR Ayelevi, « Du conte au roman dans l’œuvre d’Amadou Hampâté 

Bâ ». Thèse numérisée par la Direction des bibliothèques de l’Université de 

Montréal, coll. Thèse et mémoire électronique (24361), Faculté des arts et des 

sciences, 2004. 

➢ SECK Mouhamed Lamine, « La quête du savoir et du pouvoir dans l’œuvre 

littéraire d’Amadou Hampâté Bâ : Kaïdara et L’Éclat de la grande étoile ». 

Mémoire de maîtrise, Université Gaston Berger de Saint-Louis, Sénégal, 

Année académique 2002-2003. 

 5- Encyclopédies et dictionnaires 

➢ BRUNEL Pierre, Dictionnaire des mythes littéraires. Paris, Éditions du 

Rocher, 1988. 

➢ LALANDE André, Vocabulaire technique et critique de la philosophie. 

Imprimerie des Presses Universitaires de France 73, PUF, vol. 1, avenue 

Ronsard, 41100 Vendôme, Janvier 1997, N°43627. 



121 
 

➢ LALANDE André, Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Texte 

revu par les membres et correspondants de la Société Française de Philosophie 

et publié avec leurs corrections et observations, Avant-propos de René Poirier, 

QUADRIGE/PUF, vol. 2. 

➢ NGANDU NKASHAMA Pius, Dictionnaire des œuvres littéraires africaines 

de langue française. Paris, Nouvelle du Sud, 1994. 

6- Sitographies et webographies 

➢ CAMUS Laurent, « test de français n°20399 : Expression de l’opposition » – 

cours. Url : https://www.françaisfacile.com  

➢ DAVIDOUX Julie, « Être : tout savoir – Philosophie magazine » in 

https//www.philomag.com. 

➢ DE Virgile « Le figaro » in Evene.lefigaro.fr. 

➢ DEPRIS Alexis, « Ontologie (philosophie) : historique des version » in 

fr.wikipedia.org. 

➢ DRUON Maurice, « Dictionnaire Académie » in  https://www.dictionnaire-

academie.fr. 

➢ GRONDIN Jean, « Babelo » in https://www.babelo.com/auteur/Jean-

Grondin/140709. 

➢ Le français, « Histoire du mot voyage » in https://www.lefrançais.eu/histoire-

du-mot-voyage/. 

➢ Instruction civique et morale : Découvrir les principes de la morale, 

« Maximes et proverbes », cycle 2, LFAY, 22 septembre 2013, p. 2. Url : 

http://lecolede.ngaoundaba.com 

➢ JEAN Armand du plessis de Richelieu et Louis XIII, « Dictionnaire de 

l’Académie française » in https://www.dictionnaire-académie.fr. 

➢ KLEIN Lars, « L’expression de la cause, de la conséquence, du but – B1 », in 

Grammaire, 25 Août 2023. Url : https://leflepourlescurieux.fr. 

https://www.françaisfacile.com/
https://www.dictionnaire-academie.fr/
https://www.dictionnaire-academie.fr/
https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709
https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709
https://www.lefrançais.eu/histoire-du-mot-voyage/
https://www.lefrançais.eu/histoire-du-mot-voyage/
http://lecolede.ngaoundaba.com/
https://www.dictionnaire-académie.fr/
https://leflepourlescurieux.fr/


122 
 

➢ LAROUSSE Pierre, « La Toupie » in https://www.toupie.org. 

➢ LE ROUX Nicolas « La langue française » in 

https://wwwlalanguefrancaise.com. 

➢ MUNDI Imago, « Histoire de la philosophie grecque » in 

www.cosmovisions.com. 

➢ MUSLIM, Sahîh Muslim. URL : http://bibliotheque-islamique-coran-

sunna.over-blog.com/ 

➢ PLATON, Apologie de Socrate et Ménon, 80d 1-3 consulté sur 

https://www.dicocitations.com. 

➢ REY Alain, « Le dictionnaire Le Robert » : dico en ligne depuis 1951. Url : 

www.lerobert.com  

➢ ROBERT Paul, « Le Robert » in https://dictionnaire.lerobert.com. 

➢ STAUDER Jean-Denis, « Philosophie première : tu es, Édition Jean-Denis 

Stauder, 2018, lire en ligne le 3 Août 2024. 

➢ SY Muhamad, mise en ligne le 13 Novembre 2020 sur 

https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.toupie.org/
https://wwwlalanguefrancaise.com/
http://www.cosmovisions.com/
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/
https://www.dicocitations.com/
http://www.lerobert.com/
https://dictionnaire.lerobert.com/
https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w


123 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TABLE DES MATIÈRES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 
 

SOMMAIRE……………………………………………………………………… 4 

INTRODUCTION…………………………………………………. …………..... 5 

 

PRÉMIÈRE PARTIE : L’ORIGINE DE LA PENSÉE HAMPÂTÉBIENNE DE 

L’ÊTRE………………………………………………………………………….. 21 

CHAPITRE I : L’HISTORIOGRAPHIE DU CONCEPT DE L’ÊTRE…………. 24  

1- Chez les présocratiques : Héraclite et Parménide…………………………. 24 

a- L’Être dans la pensée héraclitéenne………………………………………………… 24 

b- L’Être chez Parménide……………………………………………………………… 25 

2- Chez les socratiques : Platon et Aristote…………………………………... 26 

a- La conception platonicienne de l’Être……………………………………………… 26 

b- L’Être dans la philosophie aristotélicienne………………………………………… 28  

3- Chez les post-socratiques : Hegel et Heidegger…………………………… 29 

a- La vision hegelienne de l’Être………………………………………………………. 29 

b- L’Être chez Heidegger………………………………………………………………. 30 

CHAPITRE II : L’ÊTRE DANS LA TRADITION PEULE ET DANS LA 

CONCEPTION ISLAMIQUE………………………………………………….... 32 

1- La tradition peule, une source de la vision hampâtébienne de l’Être, du savoir 

et du pouvoir……………………………………………………………….. 32 

a- L’initiation au savoir………………………………………………………………… 33 

b- Le savoir et le pouvoir dans la cosmogonie peule…………………………………… 37 

2- L’Être, le savoir et le pouvoir dans la conception islamique, une autre source 

de la pensée de Hampâte Bâ………………………………………………... 40 

a- Dieu, source du savoir et du pouvoir………………………………………………… 41 

b-  Rapport entre l’homme, le savoir et le pouvoir……………………………………… 45 

 

DEUXIÈME PARTIE : DE L’ÊTRE COMME FONDEMENT DU SAVOIR : 

LE POUVOIR APPELÉ À CORRES-PONDRE……………………………… 49 



125 
 

CHAPITRE I : LE VOYAGE INITIATIQUE VERS KAÏDARA : L’ÉNIGME… 51 

1- La quête de Kaïdara : dieu de l’or et de la connaissance………………………. 51 

2- L’énigmaticité de Kaïdara : le lointain et bien proche………………………… 57 

CHAPITRE II : LES ÈPREUVES DU SAVOIR…………………………………. 62 

1- La nature des épreuves………………………………………………………… 62 

2- Le sens des épreuves…………………………………………………………… 67 

 

TROISIÈME PARTIE : DE LA SOURCE DE LA DESTRUCTION DE 

L’HOMME À L’ÉDUCATION À L’ÊTRE DU SAVOIR : UN MOYEN 

D’ACCÈS AU POUVOIR………………………………………………………. 75 

CHAPITRE I : L’ORIGINE DE LA DÉCHÉANCE DE L’HOMME……………. 77 

1- La recherche aveuglée de l’avoir et du pouvoir : cause de déchéance de 

l’homme…………………………………………………………………... 77    

2- L’ignorance, une voie de mortification de soi et une destruction sociétale… 83 

CHAPITRE II : L’ÉDUCATION À L’ÊTRE DU SAVOIR : UN PROCESSUS DE 

RECONSTRUCTION DE L’INDIVIDU ET D’ACQUISITION DE L’AVOIR ET 

DU POUVOIR NOBLES ET PROFITABLES…………………………………… 89 

1- La formation à l’Être du savoir : pour un cheminement reconstructif de 

l’individu…………………………………………………………………... 90 

2- La quête de l’Être du savoir comme moyen d’acquisition de l’avoir et du 

pouvoir nobles et profitables………………………………………………. 98 

 

CONCLUSION………………………………………………………………… 107 

BIBLIOGRAPHIE…………………………………………………………….. 114 

TABLE DES MATIÈRES……………………………………………………... 123 

 

 


