UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY

(ABIDJAN)

ONIWERS/TZ

UFR : SCIENCES DE L’ HOMME ET DE LA SOCIETE

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE
Parcours A : Métaphysique et Esthétique

Année académique : 2023-2024

Sujet

UNE HERMENEUTIQUE DE L’ETRE, DU SAVOIR ET DU POUVOIR
DANS KATDARA DE AMADOU HAMPATE BA

Mémoire de Master

PRESENTE PAR : ENCADREUR :

M. DIALLO Souleymane M. KOUADIO Koffi Décaird

Etudiant Maitre de conférences







Parcours A : METAPHYSIQUE ET ESTHETIQUE

Sujet

UNE HERMENEUTIQUE DE L’ETRE, DU SAVOIR ET DU POUVOIR
DANS KATDARA DE AMADOU HAMPATE BA

Projet de Master




SOMMAIRE

INTRODUCTION. .c.utittiitiitiietiitittiieiatitttsetetsssstasssssssssssssssssssssssssmeniimin 5

PREMIERE PARTIE: L’ORIGINE DE LA PENSEE HAMPATEBIENNE DE

L ETRE. ... eiiieeiitiiieeeeeerettiieeeeeerrrrsnieeeeeessassneeeeesssssssnsesesssssssneesesssssssnnssees 21
CHAPITRE | L’HISTORIOGRAPHIE DU CONCEPT DE
L BT RE e, 24
CHAPITRE Il: L’ETRE DANS LA TRADITION PEULE ET DANS LA CONCEPTION
ISLAMIQUE, DEUX SOURCES DE LA PENSEE
HAMPATEBIENNE . ..., 32

DEUXIEME PARTIE : DE L’ETRE COMME FONDEMENT DU SAVOIR : LE POUVOIR

APPELE A CORRES-PONDRE ...cutttuiitterteetnertertneniinsssisessessssessssssessssssessssenens 49
CHAPITRE | ; LE  VOYAGE INITIATIQUE  VERS KAIDARA
LI ENIGME .. ..o 51
CHAPITRE Il : LES EPREUVES DU SAVOIR.......ccoiiiiiiiii it 62

TROISIEME PARTIE : DE LA SOURCE DE LA DESTRUCTION DE L’HOMME A
L’EDUCATION A L’ETRE DU SAVOIR: UN MOYEN D’ACCES AU POUVOIR

CHAPITRE I : L’ORIGINE DE LA DECHEANCE DEL’HOMME......o0oviiieeiieei, 77
CHAPITRE II: L’EDUCATION A L’ETRE DU SAVOIR, UN PROCESSUS DE
RECONSTRUCTION DE L’INDIVIDU ET D’ACQUISITION DE L’AVOIR ET DU POUVOIR

NOBLES ET PROFITABLES. . ... 89
O [ 0 1 Rt 107
BIBLIOGRAPHIE. .. ittt 114



INTRODUCTION



La question de I’Etre en rapport avec le savoir a toujours occupé une place
prépondérante en philosophie. En effet, depuis Héraclite, la sagesse ne consiste qu’en
une seule chose : « Connaitre l’ordre qui gouverne toutes choses, a travers toutes
choses. »* Cet ordre est ce qui fonde ’idée que « Tout est un. »? Comprendre cela
est, selon Héraclite, acquérir un savoir divin. La participation a ce savoir revient a
percevoir toutes les choses en parfait accord avec les lois qui les gouvernent.

A la suite d’Héraclite, cette question de rapport entre I’Etre et le savoir
intéressera Platon. Contrairement a Heéraclite qui a développé une philosophie du
mouvement, la philosophie platonicienne récuse d’attribuer la connaissance vraie a
ce qui est soumis au changement et prone 1’idée que cette connaissance ne peut étre
qu’immuable, parce qu’elle émane de I’Idée qui est tout aussi immuable qu’éternelle.
Pour Platon, le savoir ne devient savoir que s’il a pour objet « ce qui est réellement
une réalité »3. En effet, ce qui reléve d’une réalité, pour lui, c’est I’'Idée. Elle est la
Forme qui peut accorder a I’homme le savoir authentique. A cet effet, il dira : « La
connaissance dont [’objet est [’étre (...) est celle qui est, de loin, la plus vraie de
toutes. »*

Cette question de 1’Etre et du savoir, débattue par les anciens philosophes
comme H¢éraclite et Platon, devient au XXe siecle, I'une des problématiques de
Hampaté Ba (philosophe, historien et ethnologue né vers 1900 et s’éteint vers 1990).
Ce dernier, en developpant la culture peule a travers une littérature orale africaine,
étale, par le biais d’un conte initiatique peul, une pensée de I’Etre en rapport avec le
savoir et le pouvoir. Dans sa quéte du savoir et du pouvoir et son souci de preserver

la tradition orale, qui était sur le point de disparaitre, Hampaté Ba s’engage a écrire

! Héraclite, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalés de Milet & Prodicos, trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-
Flammarion, 1964, p. 76.

2 Héraclite, Fragments, trad. Jean Frangois Pradeau, Paris, Garnier-Flammarion, 2002, fragment 50.

3 Platon, Phédre, trad. Victor Cousin, Paris, Libraire-Editeur, 1849, p. 247¢.

4 Platon, Philébe, trad. Victor Cousin, Paris, Garnier-Flammarion, 2002, p. 58a.



des enseignements qu’il héritera de ses maitres. Il dit a cet effet ceci : « Lorsque
j’écris, c’est de la parole couchée sur le papier. »® C’est-a-dire que ses écrits ne sont
que le reflet de ce qu’il a appris par la parole. La parole, dans I’ Afrique d’hier, était
la voie par laguelle les enseignements se divulguaient a travers des contes, des
mythes et des légendes.

La tradition orale de I’ Afrique d’hier accordait au verbe un statut sacré. Par la
parole, on pouvait distinguer 1’individu en face parce que sa parole reflétait sa nature
personnelle. C’est en ce sens que Hampaté Ba souligne : « C’est dans les sociétes
orales que (...) [’homme est lié a sa parole. »® L’homme est attaché a sa parole et sa
parole témoigne de ce qu’il est. C’est pourquoi, de sa rencontre avec Koullel qui lui
transmit la tradition et ’art de la narration des peuls, il fit sortir plusieurs ouvrages
dont Kaidara en 1969.

Cet ouvrage de Hampaté Ba est un « récit initiatique inspiré des mythes peuls
sur la connaissance du monde ». Il met en évidence 1’aventure de trois compagnons
en quéte de soi sur le chemin de I’initiation. Cette dernicre consiste en une quéte de
la connaissance de I’Etre et du cosmos ayant pour objectif essentiel : « La réalisation
pléniére de I'individu parvenu a percer le mystére des choses et de la vie. »® C’est
sans doute en raison de ce but que Niamkey-Koffi affirme ceci : « Kaydara est (...)
un récit qui raconte la vie comme une longue initiation, c’est-a-dire un voyage
jalonné d’épreuves, tout comme le voyage des morts qui est soumis a de multiples
épreuves que chaque étre humain doit surmonter pour parvenir a sa destinée »°. De

ce point de vue, il n’est pas étonnant de voir dans ce conte, les trois voyageurs qui

5 Amadou Hampaté Ba, Oui mon commandant !, Mémoires (2¢ tome), Paris, Ed. Actes Sud, Arles, 1994, p. 484.

& Amadou Hampéaté Ba, « La tradition vivante », in Histoire générale de I’Afrique : Méthodologie et préhistoire
africaine, Paris, Edition UNESCO, 1980, ch. 8, p. 192.

" Pius N’gandu Nkashama, Dictionnaire des ceuvres littéraires africaines de langue francaise, Paris, Nouvelle du Sud,
1994, p. 27.

8 Amadou Hampaté B4, Aspects de la civilisation africaine, Paris, Présence africaine, 1972, p. 39.

% Niamkey-Koffi, Une lecture de Kaydara, Paris, Harmattan, 2023, p. 18.



entreprendront un voyage parsemé d’épreuves pour rencontrer 1’Etre Kaidara. Ce
cheminement se soldera par la réalisation de la destinée de chacun.

Aprés cette présentation succincte de I’ouvrage, il nous faut souligner que
toutes les théories développées par les penseurs depuis I’époque antique jusqu’a nos
jours pour penser la réalisation de I’homme ; tant au niveau individuel qu’au niveau
social, ne prenant pas en compte 1’Etre du savoir, sont vouées a I’échec. Aussi, le fait
de penser I’avoir et le pouvoir comme la condition sine qua non de 1’acquisition du
bonheur de I’homme est également un échec dans la réalisation de son bien-étre. Seul
I’Etre du savoir, tel qu’interprété dans les contes initiatiques de Hampéaté B4, peut
conférer a I’homme le savoir et le pouvoir. Partant de ces hypotheses, nous
soutiendrons, dans ce travail de recherche, la thése selon laquelle I’Etre (Dieu) est la
source originelle du savoir et du pouvoir. Pour une meilleure comprehension de ce
sujet de recherche, une analyse des notions est nécessaire afin de ressortir le theme.

1) Le theme

Le sujet autour duquel s’articulera cet effort intellectuel est: « Une
herméneutique de I’Etre, du savoir et du pouvoir dans Kaidara de Amadou Hampéaté
Ba. » L’intitulé ainsi soumis a notre réflexion, est a la forme affirmative.
L’affirmation porte sur la conjonction de coordination « et ». Conjonction qui, selon
le Dictionnaire francais, concaténe plusieurs concepts dans une méme relation ;
C’est-a-dire, enchainer ces concepts de sorte a tisser un lien entre eux comme le
clarifie Le Robert en ces termes : « conjonction de coordination qui sert a lier les
mots, les syntagmes, les propositions ayant méme fonction ou méme réle et a
exprimer une addition, une liaison. »° Mais, contrairement a ce que 1’on pense,

« et » ne signifie pas forcément la liaison. Il peut avoir le sens d’une opposition

10 Alain Rey, Le dictionnaire Le Robert : dico en ligne depuis 1951 et consulté le 05 octobre 2023 a 18h14. Url :
www. lerobert.com



http://www.lerobert.com/

comme dans la phrase : « Vous ne me croyez pas et pourtant j ai raison »'* ; et d’une
consequence comme le montre la phrase suivante : « Je suis venue et j’ai vu qu’il
n’était plus la ».*> Nous avons ainsi plusieurs significations de « et ». Rapporter a
notre sujet, que peuvent-elles traduire ? Dans le souci de dégager les différents
rapports qu’entretiennent les concepts de notre sujet, nous partirons d’une analyse
conceptuelle des notions.

Le premier concept est 1’Etre. Du grec einai et du latin esse, I’Etre est,

premierement, «un verbe prédicatif qui permet de rapporter un attribut a un
sujet. »° Ainsi, en partant de la pluralité du sens de I’Etre, dans la langue grecque
comme prédicat, Aristote expose « les dix catégories qui servent de base a sa
logique. »** Secondement, I’Etre est, au sens substantif, objet d’une discipline
philosophique appelée « ontologie »'°. Partant de cette discipline, 1’Etre est la source
originelle de toutes choses, la cause in-causée de toutes choses. C’est le premier
moteur qui meut sans étre m{ selon Aristote. Et comme « /’Etre se prend en de
multiples sens »'®, Hampaté B4 I’assimilera a Kaidara, « Dieu de ['or et de la
connaissance »*’. Pris comme le puits de la connaissance, Kaidara est celui par qui
I’individu accede au savoir.

Du latin sapere (avoir du discernement), le savoir désigne, selon le
Dictionnaire francais, un ensemble de connaissances (ou d’aptitude reproductibles)
acquises par 1’étude, par 1’expérience. Autrement dit, est appelé savoir tout ce que

nous appréhendons par 1’esprit ou qu’on acquiert par le biais d’un maitre ou par notre

11 Laurent Camus, test de francais n°20399 : Expression de ’opposition — cours : consulté le 27/12/2023. Url :
https://www.francaisfacile.com

12 | ars Klein, « L’expression de la cause, de la conséquence, du but — B1 », in Grammaire, 25 Ao(t 2023. Url :
https://leflepourlescurieux.fr consulté le 27/12/2023

13 Julie Davidoux, https//www.philomag.com, « Etre : tout savoir — Philosophie magazine », consulté le 18 février
2023.

14 Ibidem.

15 Ibidem.

16 ARISTOTE, Métaphysique, Trad. Jean Tricot (1893-1963), Paris, Les Echos du Maquis (ePub, PDF), v. : 1,0, Livre
VII- Z, janvier 2014, 1028a-1028b, p. 143.

17 Amadou Hampaté B4, Kaidara, récit initiatique peul, Abidjan, Nouvelles Editions Ivoiriennes, 1978, p. 16.



https://www.françaisfacile.com/
https://leflepourlescurieux.fr/

10

expérience personnelle face a une situation donnée et qu’on a la capacité de se le
reproduire. S’intégrant dans la visée de notre auteur, le savoir est I’émanation de
I’Etre (Kaidara). Il est, pour nous, une lumiére qui conduit 1’initié & la réalisation et
a la satisfaction de soi. Le savoir est, en réalité, le seul chemin véritable permettant
de conduire 1’homme au pouvoir profitable. A quoi renvoie la notion du pouvoir ?
Du latin populaire potere en latin classique posse, le pouvoir est, selon Le
Robert, le fait d’avoir la possibilité, les moyens physiques, matériels, techniques,
intellectuels et psychologiques de faire quelque chose. Mais, dans notre intitulé, le
sens réel du pouvoir est le droit de commander. Il est, donc, assimilable a la puissance
publique, a I’autorité. En un mot, lorsqu’on aborde la question du pouvoir dans
Kaidara, il s’agit du pouvoir politique qui est un type de pouvoir qu’une personne
ou un groupe de gens exercent au sein d’une société. Il ressort de cette définition
conceptuelle, que I’Etre, le savoir et le pouvoir, en dépit de leur opposition
sémantique, entretiennent un rapport de conséquence. Cette conséquence trouve son
sens dans le fait que c’est le savoir donné par 1’Etre qui conduit I’homme au pouvoir
profitable. Ainsi, parler d’une herméneutique de 1’Etre, du savoir et du pouvoir,
revient a faire une interprétation de ces trois notions ; laquelle interprétation a pour
vision la valorisation du savoir qui est le theme principal qui couronne ce travail
d’étude et de recherche. Etant donné que la notion du savoir est, dans notre intitulé,
rattachée & 1’Etre, dans quel cadre théorique pouvons-nous 1’intégrer ?
2) Le cadre théorique
L’analyse de notre sujet de recherche s’inscrit, ici, dans le vaste champ de la
métaphysique : entre-autre Métaphysique et Esthétique. En effet, 1’une des doctrines
de ce cadre est essentielle pour mieux quéter en profondeur les concepts que renferme
notre sujet. En partant de la formulation de I’intitulé qui met en rapport ’Etre, le
savoir et le pouvoir, il est besoin de I’enraciner dans les féves de 1’ontologie

appliquée. 11 s’agit, 1a, d’une discipline visant a développer de maniére systématique



11

des catégorisations générales qui permettent de remédier a un probleme. En effet,
elle « définit les catégories d’entités pertinentes a un domaine du savoir et énonce
des axiomes formels clarifiant les relations entre ces entités »'8. A I’instar de la
philosophie, 1’ontologie appliquée est également utilisée dans les domaines tels que
I’informatique, la biologie, la médecine, la géographie, I’ingénierie, le commerce etc.
C’est, d’une certaine maniére, une représentation rigoureuse d’un domaine de la
réalité. Et les domaines que nous aborderons a travers ce cadre sont le savoir et le
pouvoir en rapport avec I’Etre.

Au sens étymologique, 1’ontologie, de son origine grecque ontos (Etre) et
logos (discours ou raison), désigne la science du discours sur I’Etre. Elle est une
branche de la philosophie et plus particulierement de la métaphysique qui a pour
objectif fondamental de s’interroger sur la signification du concept « Etre ». Qu’est-
ce que I’Etre ? Telle est la question ontologique par excellence qui s’avére étre, non
seulement, premicre dans le temps, mais aussi la toute premicre dans I’ordre de la
connaissance. Elle n’a cessé d’étre au cceur de la philosophie depuis le début de son
histoire.

Le terme « ontologie », bien qu’ancien, ne voit Véritablement le jour qu’a
partir du XVlle siécle ol il prend le sens de « Philosophie de I’Etre »'°. Si
I’interrogation sur I’Etre s’apercoit dés le début de 1’histoire de la philosophie avec
Parmenide, elle ne devient de fagon véritable objet de science qu’avec Aristote. Pour
lui, comme le souligne Michel Blay,

1l y a une science qui étudie [’étre en tant qu’étre et les attributs qui lui appartiennent
essentiellement. Elle ne se confond avec aucune de ces sciences particuliéres, car aucune
de ces autres sciences dites particulieres ne considerent en général [’étre en tant qu ’étre,

18 Adrian Barton, « I’ontologie appliquée : un dialogue entre métaphysique analytique et traitement de 1’ information »,
André Lacroix, La philosophie pratique : un passage obligé pour penser la société, Presses de I'université Laval,
version 1, 2020, pp. 87-108.

19 Jean-Denis Stauder, « Philosophie premiére : tu es, Edition Jean-Denis Stauder, 2018, lire en ligne le 3 Aolt 2024.



12

mais découpant une certaine partie de I’Etre c’est seulement de cette partie qu’elles

étudient attribut.?°
Partant de cette définition, I’ontologie aristotélicienne aura une double signification.
D’une part, elle sera comprise comme « Une métaphysique générale ou des premiers
principes, chargés du discours de I’Etre »** et d’autre part, « une métaphysique
spéciale qui traite de /’dme, du monde et de Dieu »*. Mais, au fil du temps, la science
dont parle Aristote devient problématique dans la mesure ou 1’étre est indéterminé et
se retrouve presque dans toutes les autres sciences.

La question de I’Etre prend son envol depuis les penseurs grecs de 1’époque
présocratique. Aussi appelés les physiologues, les présocratiques furent les premieres
personnes a poser les toutes premiéres questions sur 1’Etre en réponse aux hommes
qui s’interrogeaient sur 1’origine de leur entourage physique. Thales, par exemple,
pose un élément naturel comme le principe de toute chose. Cet élément est
« I’eau »*. Pendant que 1’école pythagoricienne se focalise sur les nombres en
plagant ’origine « dans une substance primitive dont tout est sorti comme les
nombres sortent de I’unité »?*, I’école des éléates avec Parménide et Zénon d’Elée
pose comme vérité premicre le fait que ce qui est, est. Seul la voie de I’opinion est
confuse et nous éloigne de la vérité. Cette thése va a I’encontre de celle développée
par Héraclite d’Héphese qui pense que rien dans ce monde n’existe un instant
identique a soi-méme. Tout coule sans cesse et rien ne demeure.

A I’époque socratique, la philosophie platonicienne se veut étre une
philosophie conciliatrice ayant pour but de résoudre le probléme du « Non-Etre »%.

Pour cette raison, contre la theése éléatique, Platon pose 1’idée selon laquelle les

20 Michel Blay, Dictionnaire des concepts philosophiques, Larousse et CNRS éditions, coll. « Larousse in extenso »,
2002, p. 580.

2L |dem, p. 581.

22 |bidem.

2 |dem, p. 654.

24 Imago Mundi, « Histoire de la philosophie grecque » in www.cosmovisions.com consulté le 2 Ao(t 2024.

5 Francoit Dastur, Heidegger et la question du temps, Paris, PUF, coll. « Philosophie », 1990, p. 29.



http://www.cosmovisions.com/

13

grands genres de 1’Etre doivent inclure I’altération et la négation. L’Etre, selon lui,
n’est pas qu’un et unique comme le prétend Parménide. Il se reconnait aussi par le
mouvement dont parle Héraclite. Cette conception sera-t-elle partagée par Aristote ?
Ce dernier définit I’Etre en premier lieu comme une substance et en second lieu
comme les accidents d’une substance qu’il appelle catégories (quantité, qualite,
relation, lieu, temps, disposition, possession...)%.

Méme si le concept a émergé a partir des présocratiques notamment a la figure
de Parménide, il va s’en dire qu’au moyen age, les débats sur la relation entre I’Etre
et Dieu vont donner une autre orientation 4 I’ontologie. La conception de I’Etre prend
une autre dimension en ce sens que I’Etre devient Dieu. Avec les penseurs comme
Saint Augustin, Avicenne, Saint Anselme, Averroés et Saint Thomas d’Aquin, elle
prendra la forme d’une théologie. De ontos-logos, elle deviendra theo-logos.
Autrement dit, le discours sur I’Etre se verra transformer avec les philosophes
religieux en un discours sur Dieu.

La pensée qu’Avicenne donnera de ’Etre sera farouchement combattue par
Saint Thomas d’Aquin. Pendant qu’Avicenne définit I’Etre par tout ce qui est
commun et équivoque entre I’Etre et I’étant créé, Thomas d’Aquin, quant a lui, va a
I’encontre de cette théorie qui pense I'univocité de I’Etre. Aussi combat-il I’idée
d’une équivocité totale. Pour Thomas d’ Aquin, comme le souligne Alexis, « il existe
une analogie de proportionnalité entre ’Etre de Dieu et les substances créées qui
recoivent [’étre »*'. Cette proportionnalité se comprend par le fait que certains
attributs des substances créées sont a I’image de celle de Dieu. La seule différence
qui peut étre établie est que Dieu en posséde de fagon illimitée et infinie

contrairement aux substances créées. C’est I’exemple parfait de 1’intelligence que

% Michel Blay, Dictionnaire des concepts philosophiques, op. cit., p. 6.
27 Alexis Dépris, « Ontologie (philosophie) : historique des version », in fr.wikipedia.org consulté le 2 Aot 2024.



14

Dieu a en partage avec les hommes. Son intelligence est illimitée contrairement a
celle des hommes qui est limitée.

Cependant, malgré cette orientation, 1’ontologie n’a cessé de prendre de
nouveaux visages. Par exemple, I’argument ontologique qui sera défendu par Saint
Anselme au XlIe siécle sera modifié a I’époque moderne par Descartes. En effet, selon
Anselme, Dieu est « ens quo majus cogitaris non potest »?® qui désigne quelque
chose de tel que rien de plus grand ne peut étre pensé. Or, la conception cartésienne
veut prouver I’existence d’un Etre infini par le biais de la raison & travers le
« cogito ». Il stipule a cet effet : « Je n’aurais pas néanmoins l’idée d 'une substance
infinie, moi qui suis un étre fini, si elle n’avait été mise en moi par quelque substance
qui fOt véritablement infinie. »° A la suite de Descartes, la thése d’Anselme sera
également critiquée par Kant. Pour le faire, Kant invente le concept de 1’onto-
théologie pour désigner, comme le fait comprendre Philippe Ariakovski, « la forme
spéculative de théologie qui vise a déduire [’existence de Dieu de son simple
concept »%,

Le XXe siécle verra naitre sous sa plume un penseur comme Heidegger qui
donne une nouvelle orientation de la question de I’Etre. De 1’ontologie qualifi¢e de
science ontique, Heidegger va lui opposer une ontologie dite fondamentale dont
I’Etre sera I’architecture de la vérité. Ainsi, Il affirme : « L ‘ontologie-fondamentale,
d’ou seulement peuvent jaillir toutes les autres ontologies, doit-elle étre
nécessairement cherchée dans I’analytique existentiale du Dasein. »! Cette analyse
montre que « le Dasein (...) a une primauté multiple sur tout étant. Son premier

privilege est ontique : cet étant est déterminé en son étre par l’existence. Le second

28 Saint Anselme, Proslogion, Babelio, chapitre 11, 1078.

29 René Descartes, Les Méditations métaphysique, Pierre Hidalgo, Paris, Edition numérique PhiloSophie, 2010, p. 52.
%0 Philippe Arjakovsky, Francois Fédier et Hadrien France-Lanord, Le dictionnaire Martin Heidegger : Vocabulaire
polyphonique de sa pensée, Paris, Edition du Cerf, 2013, p. 1450.

31 Martin Heidegger, Etre et temps, trad. Emmanuel Martineaux, Edition Numérique Hors-commerce, 1985, p. 32.



15

privilége est ontologique : le Dasein, sur la base de sa déterminité d’existence, est
en lui-méme ontologique »*2. Ainsi, une distinction est établie entre 1’ontique et
I’ontologie. La derniére forme, selon Heidegger, est une approche réductrice de
I’Etre en ce sens qu’elle ne se limite qu’au simple raisonnement logique. Quant a la
premiere forme, elle est la plus adéquate dans la mesure ou elle s’applique a
I’existence concréte de I’homme dans le monde. Selon Heidegger, notre existence se
confond avec I’existence de I’Etre. Quant & Amadou Hampéaté Ba, dans le but
d’apporter sa pierre a 1’édifice par rapport a cette question d’ontologie, il décide de
I’appréhender comme le creuset de tout savoir.

3) La problématique

Tout sujet de recherche cherche nécessairement a répondre a une préoccupation.
C’est ce qui donne sens et consistance a sa formulation. A cet effet, Pierre N’da
affirme : « Toute recherche se fonde sur une problématique. »* Selon N’da, la
problématique est le pilier de tout travail de recherche. C’est le moteur ou le coeur
qui anime et conduit le travail jusqu’a son achévement.

Toutes les spéculations autour de 1’Etre, depuis les présocratiques jusqu’a
I’époque contemporaine, n’ont empéché I’humanité de sombrer dans la disgrace. De
la recherche des premiers principes, en passant par la recherche de la vérité et de
I’existence d’un Etre supréme au moyen age pour aboutir a une philosophie de I’étre-
1a avec Heidegger, la question de 1’Etre demeure toujours poignante dans la réflexion
philosophique au point qu’elle en constitue son objet. Comme tel, on pourrait dire
que la réflexion sur I’Etre n’a pas été totalement épurée. C’est pour cette raison que
Amadou Hampaté Ba se propose de penser 1’Etre 4 nouveau frais. Cependant, avec

lui, I’Etre devient source du savoir. Dés lors, comment 1’Etre, dans son rapport avec

32 Martin Heidegger, Etre et temps, op.cit., p. 32.

33 Pierre N”da, Méthodologie et guide pratique du mémoire de recherche et thése de doctorat en lettres, Arts et Sciences
humaines et sociales : informations, normes et recommandations universitaires, techniques et pratiques Pierre
actuelles, Paris, Harmattan, 2007, p. 43.



16

le savoir et le pouvoir, peut-il conduire I’homme a son accomplissement dans une
vie sociétale ? Autrement dit, I’Etre du savoir est-il la condition sine qua non de la
réalisation compléte de ’homme au sein de 1a société ?

La réponse a cette question fondamentale se fera a travers les questions
subsidiaires suivantes : Qu’est-ce qui fonde la pensée hampatébienne de 1’Etre, du
savoir et du pouvoir ? Quelle est la conception hampatébienne de 1’Etre, du savoir et
du pouvoir ? Comment la quéte de I’Etre du savoir peut-elle conduire I’individu au
pouvoir et a sa réalisation compléte dans une vie sociétale ? Telles sont les questions
auxquelles nous tenterons de répondre tout au long de notre gymnastique
intellectuelle afin d’apporter une clarification a la problématique majeure. La thése
que nous tenterons de défendre tout au long de ce travail est : seule, la pensée
hampatébienne de I’Etre, telle que définie dans son rapport avec le savoir et le
pouvoir dans Kaidara, peut aider I’humanité a parvenir a son accomplissement dans
une vie sociétale.

4) Les objectifs

Soulignons, avant de faire mention des différents objectifs, que chaque
question posée dans la problématique correspond a un objectif bien précis. La
question fondamentale correspond a 1’objectif principal que nous voulons atteindre
a la fin de ce travail de recherche et chaque objectif spécifique se rattache a une
question subsidiaire.

e Objectif principal

> Montrer, & travers une herméneutique, que 1’Etre, dans son rapport avec le

savoir et le pouvoir, peut conduire ’homme a son accomplissement dans

une vie sociétale.

e Les objectifs secondaires



17

> Montrer la source de la pensée hampatébienne de 1’Etre, du savoir et du
POUVOIr ;
> Montrer que pour Hampéaté B4, 1’Etre est le fondement du savoir et du
POUVOIr ;
> Montrer que la recherche de 1’Etre du savoir est un moyen d’accés au
pouvoir et a la réalisation compléte de ’individu au sein de la société.
Pour parvenir a ces objectifs ci-dessus dans le déploiement de ce sujet de
mémoire, il faut nécessairement I’utilisation d’une méthodologie étant donné que
c’est un travail scientifique. Quelle est donc la méthodologie adéquate pour atteindre
1’objectif de ce travail ?
5) La méthodologie utilisée
Tout travail scientifique se fonde sur une méthode qui lui donne son
orientation. C’est pourquoi Descartes, en énongant les regles permettant a I’homme
d’accéder a la vérité, écrit selon la régle IV : « On ne peut se passer d ‘une méthode
pour se mettre en quéte de la vérité des choses. »** Nous comprenons par-1a qu’un
travail de recherche ne peut en aucun cas faire fi de I’utilisation d’une méthode. Pour
cela, comme indiqué dans le theme de recherche, dans le cheminement de ce parcours
intellectuel, le travail s’articulera autour de la méthode historico-herméneutique. La
méthode historique intervient, ici, parce que nous partons de ce qui est a I’origine de
la pensée de I’auteur afin d’aboutir a sa pensée pour ensuite faire une interprétation
de cette derniére. La notion d’interprétation renvoie a 1’idée d’herméneutique.
Au sens étymologique, I’herméneutique vient du grec « herméneutikos,
herméneuein »* qui signifie I’art d’interpréter. L herméneutique est I’art de clarifier,

de dévoiler ce qui est caché. Cette science prend sa source depuis la période antique.

34 René Descartes, Régles pour la direction de [’esprit, Paris, Le livre de poche, 2002, p. 88.
35 Maurice Druon « Dictionnaire académie » in https://www.dictionnaire-academie.fr consulté le 20 Février 2023 a
13h20.



https://www.dictionnaire-academie.fr/

18

A cette époque, ne voyant que le caractére ambigu de cet art, Platon, dans lon, stipule
que I’hermeéneia n’est pas une méthode digne d’étre enseignée ; et que le philosophe,
qui est a la recherche d’un savoir vrai et stable, ne doit pas se fier a cette science
d’interprétation qui consiste a interpréter ce qui 1’est déja. L’homme devient, ainsi,
« interpréte des interprétes »%. Cette forme d’interprétation est ce qui nous éloigne
plus de la réalité. Mais, Platon rejette cette méthode parce qu’elle était mal utilisée
par les sophistes qui, grace a leur maitrise de la rhétorique, donnaient des fausses
interprétations des dieux. Pour Platon, le philosophe, parce qu’ayant une vision claire
du monde et des choses aprées la contemplation des Idées, doit étre celui qui, par la
méthode de la dialectique, clarifie le sens véritable d’un au-dela de ce qui est. Cette
derniere, pour Platon, est une démarche et un itinéraire que I’on entreprend pour
accéder a la vérité des choses. En un mot, ¢’est une montée progressive vers le vrai,
loin des illusions et des croyances d’ordre purement sensible ou imaginatif.

Bien qu’ancien, le terme d’herméneutique voit le jour sous la plume de
Friedrich Schleiermacher®”. C’est lui qui posa les bases de I’herméneutique
contemporaine. Mais avant, il faut souligner que de 1’époque médiévale a 1I’époque
contemporaine, la science de I’interprétation a subi un changement de paradigme. De
la logique d’Aristote logée dans 1’Organon, elle s’intéressera aux sciences de la
poétique, la rhétorique, la littérature et toutes les autres sciences humaines. La mise
en exergue de cette méthodologie nous pousse a mettre en place un plan de travail

autour duquel s’articulera le corps du présent travail d’étude et de recherche.

3 Platon, lon, trad. Léon Robin (1866-1947), version électronique (ePub, PDF) v. : 1,0 : Les Echos du Maquis, 2011,
p. 12.
37 Friedrich Schleiermacher, Herméneutique : Pour une logique du discours individuel, trad. Christian Berner, Le Cerf,
1989.



19

6) Annonce du plan

Pour bien mener ce travail scientifique, I’analyse sera répartie en trois grandes
parties dont chacune scindée en deux chapitres et chaque chapitre divisé en deux
sections.

Dans la premiére partie, nous montrerons, d’abord, ’origine de la pensée
hampatébienne de I’Etre. 11 s’agira, ici, de faire une étiologie de la pensée de 1’Etre
chez les penseurs qui ont précédé Hampéaté Ba et de faire savoir la source de sa
pensee. La recherche de cette source se fera, non seulement, dans la tradition peule
a travers sa cosmogonie ; mais aussi, dans la tradition islamique ou, Dieu est source
du savoir et du pouvoir.

La deuxiéme partie de ce présent travail de recherche consistera a exposer la
pensée de Hampaté Ba en faisant une interprétation de 1’Etre et du savoir. Dans cette
perspective, I’intitulé du premier chapitre est le voyage initiatique vers Kaidara
I’énigmatique. Ce chapitre va consister, d’une part, & mettre en exergue la quéte de
Kaidara : Dieu de I’or et de la connaissance ; et d’autre part son énigmaticité. Quant
au deuxiéme chapitre qui aborde la question des épreuves du savoir, nous mettrons
en evidence la nature des épreuves rencontrées par les trois voyageurs lors de la quéte
de Kaidara et le sens de ces épreuves.

Pour terminer, notre réflexion consistera, dans cette troisieme partie, a montrer
que la quéte de I’Etre du savoir est un moyen d’accés au pouvoir et a la réalisation
pléniére de I’individu. Concernant le premier chapitre de cette partie dont le titre est
I’origine de la déchéance de I’homme, il sera question, dans la premiére section, de
la recherche aveuglée de 1’avoir et du pouvoir comme un chemin chaotique. Quant a
la deuxiéme section, nous parlerons de I’ignorance comme une voie de mortification
de soi et de destruction sociétale. S’agissant du deuxieme chapitre, nous montrerons
que I’éducation a I’Etre du savoir est un processus de reconstruction de 1’individu et

d’acquisition de 1’avoir et du pouvoir noble et profitable. Pour y parvenir, nous



20

analyserons dans un premier temps ’idée selon laquelle la formation & 1’Etre du
savoir est un cheminement reconstructif de I’individu et, dans un deuxiéme temps,
I’idée que la quéte de I’Etre du savoir est ce qui conduit I’homme & I’avoir et au

pouvoir nobles et profitables.



21

PREMIERE PARTIE : L’ORIGINE DE LA PENSEE HAMPATEBIENNE
DE L’ETRE



22

Toute pensée qui nait, ne nait pas ex-nihilo ; c’est-a-dire, qu’elle ne vient pas
du néant. Néant compris, ici, comme ce qui n’a pas d’étre ou ce qui est a I’origine de
la négation ; et qui, pour Parmeénide, ne peut fonder aucune pensée parce qu’étant
lui-méme vidé de sens ou de quoi a penser. C’est pourquoi, il dira : « Tu ne pourras
ni connaitre le Non-Etre, ni le dire. »%® 1l faut entendre par cette citation que
I’homme, par sa pensée, ne peut rien penser du rien pour 1’exprimer avec la parole.
Si le rien ne crée et ne produit rien, si la naissance de toute pensée est toujours
I’émanation de quelque chose, alors penser a partir de rien est inimaginable et
impossible. Si tel est le cas, alors il est bien évident de croire que la penséee puise
nécessairement sa source de quelque chose qui lui donne sens et consistance.
Laquelle chose se pose comme étant son lieu de provenance, son origine. Qu’est-ce
que cela signifie ?

Du latin originis® qui veut dire provenance, le terme origine est un terme a
équivoque. Il désigne tantét un commencement chronologique, tantdét une cause
logique fondant 1’authenticité de quelque chose. Dans une étude philosophique,
I’utilisation de ce terme releve d’une multiplicit¢ qui fait qu’il intervient dans
plusieurs domaines de réflexion tels que 1’origine du mal, D'origine de Ila
connaissance, 1’origine des idées etc. Notre analyse, dans cette premiére partie de ce
travail de recherche, va consister a parler de 1’origine des idées de Hampaté Ba. En
effet, avant d’exposer sa pensée, nous nous evertuerons, d’abord, a expliciter ce qui
a nourri, influencé et donné sens a la pensée de 1’Etre qu’il développe dans Kaidara
a travers un conte initiatique peul.

Toute pensée a toujours une histoire et une explication qui fonde sa véracité.

Et, rien n’est plus apaisant et satisfaisant que le fait de savoir 1’origine d’une chose.

38 parménide, poeme, fragment I1, v.7-8.
% Nicolas Le Roux, « La langue francaise » in https://wwwlalanguefrancaise.com consulté le 19 Septembre 2023 a
22h10.



https://wwwlalanguefrancaise.com/

23

C’est pourquoi, De Virgile affirme dans Géorgiques : « Heureux qui peut savoir
[’origine des choses. »* Ainsi, dans le souci de mieux faire comprendre ce sujet de
recherche et de plus captiver 1’attention des lecteurs, nous nous attarderons sur ce qui
fonde la pensée d’Amadou Hampaté Ba. Pour montrer cette origine, nous allons,
d’une part, faire une étiologie du concept de 1’Etre. D’autre part, I’analyse
s’accentuera sur la mise en relation de la vie de I’auteur avec la culture peule et la

tradition islamique.

40 De Virgile, « Le figaro » in Evene.lefigaro.fr, consulté le 25 mai 2022 & 13h30.



24

CHAPITRE | : L’HISTORIOGRAPHIE DU CONCEPT DE L’ETRE

1- Chez les présocratiques : Héraclite et Parménide
a- L’Etre dans la pensée héraclitéenne

Dans la philosophie héraclitéenne, 1’Etre se définit par le mouvement. Ce
dernier est ce qui fonde toute chose. L’Etre est mouvement et le mouvement est
I’Etre. De ce fait, tout ce qui existe n’existe que par le mouvement. C’est par le
changement perpétuel des choses que la vie trouve son sens ou que I’existence
devient possible. Sans mouvement, il n’y a ni vie ni existence. Le devenir est ce qui
fonde 1’existence, ¢’est la source originelle de toute chose. En un mot, tout le réel se
résume au devenir. C’est dans cette perspective que Héraclite affirme : « Ce qui
existe, ce n'est pas I'’Etre, mais le devenir : il n’y a de réel que le changement. »*
Autrement dit, la réalit€ se subsume au changement et a I’écoulement des choses.

Pour Héraclite, le Non-Etre est et 1’Etre n’est pas. Par le Non-Etre, il faut
entendre le mouvement. Ce qui signifie que c’est le mouvement qui est et non 1’Etre.
Mais, en le disant, Héraclite ne nie pas l’existence de I’Etre. Seulement qu’il
I’introduit dans le mouvement. En affirmant, par exemple, ceci : « On ne peut pas
descendre deux fois dans le méme fleuve. »*? Il y a quelque chose qui demeure dans
ce mouvement. Et, cette chose est le fleuve. Or, ce qui fait que le fleuve demeure en
tant que fleuve est son écoulement. C’est cet écoulement perpétuel qui rend possible
son existence. A cette allure, I’écoulement ne peut que prendre le dessus sur le fleuve
étant donné que c’est ce qui le constitue.

Cette maniére, pour Héraclite, de penser I’Etre en perpétuelle mutation réside
dans un constat opéré dans la nature. Il le confirme, lui-méme, en ces termes : « La

nature aime a se dérober a nos yeux. »*® Le constat est réel. La nature nous échappe

41 Héraclite cité par Thonnard F.-J., Précis d’histoire de la philosophie, Paris, Tournai, Rome, Desclée, 1955, p. 12.
42 Héraclite, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalés de Milet a Prodicos, trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-
Flammarion, 1964, p. 79.

43 |dem, p. 81.



25

a chaque instant compte tenu de sa perpétuelle mutation. Le jour et la nuit
s’interchangent, la jeunesse précéde la vieillesse, la santé et la maladie se discutent
le méme corps et la mort finit toujours par prendre le dessus sur la vie. Ainsi,
Héraclite écrit : « Le froid devient chaud, le chaud devient froid, le mouillé devient
sec, 'aride devient humide. »** Les choses et leurs aspects évoluent selon la loi des
contraires. Le mouvement est, ainsi, un bel ajustement de forces qui s’opposent :
c’est la guerre des contraires. Cette guerre est ce qui maintient le monde et la vie qui
est en lui.
b- L’Etre chez Parménide

La thése parménidéenne de I’Etre se situe aux antipodes de 1’assertion suivante :
I’Etre est, le Non-Etre n’est pas. Prenant, ainsi, le contre-pied de la conception
héraclitéenne de I’Etre, Parménide accorde une existence absolue a ’Etre. Cette
vision parménidéenne de I’Etre se trouve développée dans le poéme intitulé De la
nature. Le contenu de ce poeme est divisé en deux parties qui sont « La voie de la
vérité » qui renferme sa théorie logique et « la voie de [’opinion » qui dévoile sa
théorie cosmologique. Dés I’entame de cet ouvrage, Parménide commence par
présenter deux chemins : celui de la vérité et celui de I’opinion en se donnant pour
objectif de parvenir a la vérite.

Pour atteindre cet objectif, Parménide étale, d’abord, le contenu de ces deux voies
afin de faciliter la distinction entre la vérité et I’opinion. A cet effet, il affirme : « Eh
bien donc ! Je vais parler, toi, écoute et retiens mes paroles qui t ‘apprendront quelles
sont les deux seules voies d’investigation que I’on puisse concevoir. »*> A travers
cette affirmation, Parménide nous amene a préter attention a ce qui sera énoncé, par
la suite, comme les deux seules voies d’investigation afin de connaitre le vrai du

faux. A la suite de cet appel a I’attention de tous, il continue en ces termes :

44 Héraclite, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalés de Milet a Prodicos, op. cit., p. 81.
45 Parménide, poéme, fragment (nouvelle trad.), Paris, PUF, coll. Epiméthée, Il, 2009, v. 4-5.



26

La premiére dit que I’Etre est et qu’il n’est pas possible qu’il ne soit pas. C’est le chemin de
la certitude, car elle accompagne la vérité. L autre, c’est : ’Etre n’est pas et nécessairement
le Non-Etre est. Cette voie est un étroit sentier ot 'on ne peut rien apprendre. Car, on ne saisit
par esprit le Non-Etre puisqu il est hors de notre portée.*®

Pour Parménide, dire que le Non-Etre est, c’est emprunter la voie de I’opinion et de
la fausseté. Le Non-Etre ne peut pas exister puisqu’on ne peut rien penser de ce qui
n’est pas.

La vérité et la voie de la certitude est plutdt I’Etre est. C’est la seule vérité
possible, car « c’est la méme chose que penser et étre »*'. On ne peut penser que ce
qui est. L’Etre, dans la conception parménidéenne, est exempt de tout changement
comme aurait voulu Héraclite. L’Etre est, selon Parménide, incréé, indivisible,
éternel, universel, unique, continu et sans faille. 1l est exclu de toute multiplicité, de
toute transformation et de tout devenir. Cela se percoit a travers cette pensée de
Parménide : « Et il y a foule de signes que I’Etre est incréé, impérissable, car seul,

il est complet, immobile et éternel. »*

2- Chez les socratiques : Platon et Aristote
a- La conception platonicienne de I’Etre

Synthétisant Héraclite et Parménide, Platon va définir I’Etre par rapport au
Non-Etre. Pour lui, I’Etre qui donne sens a la totalité du réel n’est pas un Etre qui
serait contraire au Non-Etre au point de le supprimer. Mais, un Etre qui contient en
lui du Non Etre. L’Etre en tant qu’Etre est une identité identique a soi-méme et le
Non-Etre n’est rien d’autre qu’une altérité a I’Etre. Parlant de son identité a soi,
Platon affirme : « Il faut convenir qu’il est premiérement l’ordre des étres qui se

conservent identiques, qui ne sont sujets ni a naitre ni a périr, dont nul n’accueille

46 Parménide, poéme, fragment (nouvelle trad.), Paris, PUF, coll. Epiméthée, Il, 2009, v. 4-5.
47 Ibidem.
48 |dem, v. 8.



27

en soi un autre distinct de lui ni ne se rend lui-méme en un autre, qui sont invisibles
et & tout autre sens inaccessibles. »*° En effet, ’Etre, dans la logique platonicienne,
est a la fois ce qu’il est et n’est pas ce qu’il n’est pas encore. Ce qui justifie que I’Etre
est, a la fois, mouvement et repos en ce sens que toute chose qui existe, est soit en
mouvement soit en repos. Le mouvement et le repos se présentent, ici, comme deux
attributs visibles de I’Etre, mais qui sont extérieurs a la pensée. Pour permettre la
saisie de ces deux attributs visibles par la pensée, Platon va énoncer deux attributs
invisibles de la pensée : le méme et 1’autre.

Il est important de savoir que tous ces attributs cités (le mouvement, le repos,
le méme et I’autre) ne sont que des participants a I’Etre. Ils ne fondent pas 1’Etre, car
I’Etre est autre que le mouvement, autre que le repos et, de facon générale, autre que
tout ce qui n’est pas lui et qui, pourtant, participe de lui. L’Etre est, pour Platon, ce
qui accorde nécessairement et d’une manicre suffisante a la pensée 1’un et 1’autre,
I’un ou I’autre, le mouvement et le repos, et le mouvement ou le repos. L’Etre, ¢’est
I’Idée qui est immuable et éternelle. En effet, « ces idées dont nous parlons sont, a
titre de modeles, des « paradigmes » dans [’éternité de la Nature ; quant aux objets,
ils leur ressemblent et en sont des reproductions ; et cette participation que les autres
objets ont aux Idées ne consiste en rien d’autre qu’a étre faits a leur image »*°. Les
objets sensibles ne sont que des phénomeénes de la réalité, mais pas la réalité. Toute
la réalité réside, en effet, dans 1’Idée.

Platon va développer une philosophie de I’'idéalisme qui, selon André Lalande,
« consiste a dire que les choses ne sont rien de plus que nos propres pensées »°L.
C’est une doctrine philosophique qui fonde la connaissance vraie sur les Idées. Pour

Platon, 1’existence sensible n’est qu’un simple reflet de 1’ldée. De ce fait, est

49 Platon, Timée, 52 a.

%0 Platon, Parménide, 132 d.

51 André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, vol. 1, Edition PUF, Imprimerie des Presses,
Universitaires de France 73, avenue Ronsard, 41100 Venddme, Janvier 1997, N°43627, p. 442.



28

philosophe celui qui surpasse le sensible pour accéder a 1’essence tel que défini par
’analogie de la ligne® et ['allégorie de la caverne®®. C’est cet individu ayant accédé
a I’essence qui peut gouverner la cité. C’est pourquoi, pour Platon : « Tant que les
philosophes ne seront pas rois dans les cités, ou que ceux qu’on appelle aujourd hui
rois et souverains ne seront pas vraiment et sérieusement philosophes ; il n’y aura
de cesse (...) aux maux des cités (...). »** Pour lui, seul le philosophe parvenu a I’Etre
peut éradiquer les maux de la cité a cause du fait qu’il soit un étre accompli. Qu’en
est-il d’ Aristote ?

b- L’Etre dans la philosophie aristotélicienne

Dans la philosophie aristotélicienne, « [ ’Etre se prend en de multiples sens »*°.
Il se définit, d’abord, comme matiere et forme. Le processus que fait la mati¢re pour
devenir forme comprend un certain nombre de causes necessaires. Ces causes qui
permettent la réalisation de la matiére a la forme sont provoquées par des moteurs
intermédiaires. Au bout des moteurs intermédiaires se trouve le Premier Moteur qui
meut sans étre ma. Pour parvenir au Premier Moteur, Aristote part du principe du
mouvement. A cet effet, il affirme : « Nous voyons chaque chose se mouvoir (...) par
contrainte ou par intelligence ou par quelque autre cause.»*® Ce mouvement
consiste dans I’union d’une forme avec un Etre capable de le concevoir. Cet Etre est,
d’abord, en puissance puis en acte.

Le mouvement dont parle Aristote prend en compte la théorie des causes. « On
appelle cause, ce a partir de quoi quelque chose advient et qui lui appartient de
maniére immanente. »*’ La cause est ce qui rend possible I’existence d’une chose.

Selon Avristote, «tout ce qui devient, devient par quelque chose, et a partir de

52 Platon, La République, traduction de Robert Baccou, Paris, Garnier-Flammarion, Livre VI, 1966.
53 1dem, Livre VII.

54 Idem, livre V, p. 229.

%5 Avristote, Métaphysique, op. cit., Z, 7, 1026 a, 10.

% Idem, &, 6, 1071 b, 35.

57 Aristote, La physique, 11, 3, 194 b, 24.



29

quelque chose »%. Les causes qui interviennent dans le devenir de 1’Etre sont au
nombre de quatre qui sont : la cause matérielle, la cause formelle, la cause efficiente
ou motrice et la cause finale.

Tout le mouvement des causes est causé par des moteurs intermédiaires aux
sommets desquels se trouve le Premier Moteur (Etre ou Dieu). Etant donné que tout
ce qui est ml est ma par quelque chose, il nous faut « supposer un extréme qui soit
moteur sans étre mobile, étre éternel, substance et acte pur »°°. Cet étre, c’est Dieu.
Il est, selon Aristote, «/’intelligence qui se pense elle-méme en saisissant
intelligible »®. 1l ne peut pas étre m( dans la mesure ou il ne peut pas étre autre
chose que ce qu’il est. C’est la cause finale par excellence. Il est universel, éternel et

immobile. Le Premier Moteur n’est pas une idée, mais plutdt un Etre nécessaire.

3- Chez les post-socratiques : Hegel et Heidegger
a- La vision hegelienne de I’Etre

Pour Hegel, la philosophie est un systeme. Entendons par systéme, un
ensemble organisé dont tous les éléments sont interdépendants. Autrement dit, ¢’est
un savoir qui englobe tous les éléments de la pensée et de la vie. C’est dans cette
optique que Hegel stipule : « Saisir et comprendre ce qui est, telle est la tache de la
philosophie. »®! Le but de la philosophie, dans le systeme hégelien, est de saisir la
réalité sous la forme d’unité. Cette démarche totalisante de la réalité a pour
fondement 1I’Idée qui est un principe spirituel dynamique, la substance de ce qui est.
Cette substance se développe a trois niveaux. Le premier niveau, qui est I’en-soi, est
le moment ou 1’Idée est une pensée identique a elle-méme. L’extériorisation de 1’Idée

donne le deuxieme niveau qui est le pour-soi. Enfin, le troisiéme niveau est 1’en-Soi

%8 Aristote, Métaphysique, op. cit., Z, 7, 1032 a, 13.

5 Idem, &, 7, 1072 b, 24.

60 |dem, 20.

61 Hegel, Préface des Principes de la philosophie du droit, Paris, Vrin, 1975, p. 57.



30

pour-soi. C’est le moment ou 1’Idée revient en elle-méme pour se déployer comme
Esprit. Ce dernier se développe, par la suite, de facon progressive pour parvenir a
I’Absolu. Ce processus ne peut étre possible, pour Hegel, que par le canal d’une
dialectique.

Dans la philosophie hegelienne, la dialectique est comprise comme la marche
de la pensee procedant par contradictions surmontées, en allant de la thése qui est le
premier moment a 1’antithése, le deuxiéme moment, pour parvenir a la synthése qui
est le troisieme moment. C’est, en effet, un dépassement successif des contradictions.
Ce dépassement est, chez Hegel, 1’acte de supprimer et de nier en conservant sans
s’anéantir. A chaque étape, il y a, a la fois, une suppression de la précédente et sa
conservation.

La pensée de Hegel se comprend, ainsi, comme la réalisation de 1’histoire de
I’Idée qui s’extériorise dans la nature. Puis, revient en elle-méme par la suppression
de cette altérité tout en la conservant, pour finalement s’approfondir et se manifester
dans la culture. Cette fagon de nier le contraire tout en le conservant, fait de la pensée
hegelienne, une philosophie qui concilie les opposés. Entendons, par-la, la
conciliation des philosophies de I’Etre et celle du devenir. Pour Hegel, « la
contradiction est la racine de tout mouvement et de toute vitalité »%2. C’est elle qui
donne sens a toute chose en ce sens que ce qui est compris comme contraire ne 1’est
pas. Ce n’est rien d’autre que le dépassement conservateur de 1’autre. L’Etre n’est
pas le contraire du Non-Etre, mais plutot que 1’Etre passe dans le Non-Etre et le Non-
Etre dans I’Etre pour aboutir au devenir. En d’autres termes, la vérité de I’Etre et du

Non-Etre est ’unité des deux. Cette unité est ce qui est appelée le devenir.
b- L’Etre chez Heidegger
Dans son ouvrage intitulé Etre et temps, Heidegger va réveiller la curiosité de

I’homme sur le sens de I’Etre. Pour lui, « la question du sens de I’Etre doit étre

52 Hegel, Science de la logique, Tome I1, Trad. G. Jarczyk, Paris, Aubier, 1972, p. 67.



31

posée »%3, Une fois posée, son caractére de question fondamentale exige une réponse
qui « requiert une transparence appropriée »%. Dans I’objectif de mettre en lumiére
cette transparence et de libérer 1’esprit de toute confusion, Heidegger introduit le
concept d’étant. L’homme, en tant qu’étant, se trouve habiter par la source originelle
fondamentale qu’est I’Etre. L’Etre, selon Heidegger, se manifeste dans un étant.
C’est sans doute pourquoi il stipule en ces termes : « Etre est foujours I’Etre d’un
étant. »®° Les deux sont inséparables.

L homme, par le fait qu’il soit étant, ressent I’Etre par sa conscience. Ce
ressenti suscite en lui le souci de I’Etre. Ce souci de 1’Etre fait de ’homme un Dasein
(I’Etre-13) qui est une ouverture au monde, a I’existence. Heidegger dit & cet effet
« Le Dasein se comprend toujours soi-méme a partir de [’existence. »% En d’autres
termes, I’existence est le lieu ou s’exprime le Dasein. Or, Etre, c’est étre en train
d’étre, c’est étre présent. L’Etre n’est pas comme les étants dans le temps, mais est
lui-méme constitué par le temps. En un mot, 1’Etre repose fondamentalement sur le
temps. C’est dans cette optique que Heidegger affirme : « ce a partir de quoi le
Dasein en général comprend et explicite silencieusement quelque chose comme
I’Etre est le temps. Celui-Ci doit étre mis en lumiére et originairement congu comme
I’horizon de toute compréhension et explicitation de I’Etre. »%" Par cette assertion,
nous comprenons aisément le lien qui existe entre 1’Etre et le temps.

L’Etre n’est jamais saisissable que du point de vue du temps. C’est dans le
temps, en réalité, que réside le secret de I’Etre. En disant cela, nous ne faisons pas
savoir que le temps est I’Etre ou que c’est la réponse a la question de 1’Etre. Mais,

que le temps est ce a partir de quoi le Dasein appréhende quelque chose comme

6 Heidegger, Etre et temps, op.cit., p. 26.
& Ibidem.

& Idem, p. 29.

% |dem, p. 31.

57 |dem, p. 35.



32

I’Etre. Heidegger pouvait tout simplement répondre a la question ’qu’est-ce que
I’Etre 2’ et le mettre ensuite en rapport avec le temps. Mais, pour lui, il n’y a pas de
réponse véritable qu’on puisse donner a I’Etre en général. Il est difficile et méme
impossible de définir I’Etre en général compte tenu de son universalité. Dans la
philosophie heideggérienne, «[’Etre est le concept le plus universel »%,
L’universalité dont il fait mention, n’est pas celle du genre, mais plutot celle qui
transcende toute universalité générique. Partant de 13, I’Etre se percoit comme un
concept indéfinissable et évident. Indéfinissable parce qu’il n’est similaire ni au

genre, ni a I’espéce et évident parce qu’il se comprend dans tout jugement.

CHAPITRE Il : L’ETRE DANS LA TRADITION PEULE ET DANS LA
CONCEPTION ISLAMIQUE

1- La tradition peule, une source de la vision hampatébienne de 1’Etre

La question de I’origine des peuls a joué un rdle prépondérant dans I’histoire de
I’humanité, « surtout dans la période couvrant la deuxieme moitié du 19¢ siecle et la
premiére moitié du 208 siecle »%. Considéré comme un peuple traditionnellement
pasteur qui s’est installé presque partout dans 1’Afrique de I’ouest, les peuls sont
majoritairement présentés comme originaires de 1’Egypte. Cette thése de 1’origine
égyptienne des peuls est défendue par Cheikh Anta Diop qui affirme : « Les peuls,
comme les populations d’Afrique Occidentale seraient venus d’Egypte. »™ Cette
question est ¢galement abordée par Hampaté Ba lorsqu’il €crit a propos du conte
initiatique de N'djedo Dewal qu’il « présente un intérét tout particulier en ce qu’il

pose dés le départ, le probléme de [ origine des peuls »™. Mais, dans ce méme conte,

8 Heidegger, Etre et temps, op.cit., p. 25.

8 Aboubacry Moussa Lam, « L’origine des peuls : les principales théses confrontées aux traditions africaines et a
I’égyptologie », ANKH n°® 12/13, 2003-2004, p. 91.

70 Cheikh Anta Diop, Nations négres et Culture, Abidjan, Présence Africaine, Tome I1, 1979, p. 389.

"L Amadou Hampaté B4, NJEDDO DEWAL Meére de la Calamité, Abidjan, NEI-EDICEF, 1994, p. 11.



33

I’auteur ne prend pas de position puisque, parlant du conte, il n’a fait que traduire le
texte peul en ces termes : « D aucuns [’ont situé a [ ’est de la Mer rouge (...) D autres
affirment qu’il se trouvait a ['ouest de la Mer rouge, entre le pays des Habasi
(Ethiopie) et le pays du pharaon roi de Misra (Egypte). »> Hampaté B4 vient de
cette race peule et, plus précisément, dans le clan des Ba dont la culture est
traditionnellement centrée sur la notion de Pulaaku. Cette derniére est un code de vie
renfermant les valeurs telles que 1’endurance, 1’amour, la sagesse. Ce code de vie
impactera convenablement la pensée de Hampaté Ba. Pour montrer cette influence,
nous I’analyserons a travers I’initiation au savoir et, le savoir et le pouvoir dans la
cosmogonie peule.
a- L’initiation au savoir

Par initiation, il faut entendre initier. Etymologiquement, initier vient du latin
initiare, qui veut dire commencer ou de in ire qui désigne s’avancer devant ou aller
a D’intérieur. Comme définie, 1’initiation comprend un double sens dans son sens
latin. Nous avons un premier sens qui renvoie au commencement. Il s’agit de
conduire I’initié a percer le mystére de la réalité a travers des contes et des mythes.
C’est bien évidemment pourquoi Hampaté Ba nous dit ceci : « Il faut apprendre a
écouter les contes, les enseignements, les légendes, ou a regarder les objets a
plusieurs niveaux a la fois, c’est cela en réalité l'initiation. »™ 1l ressort de cette
citation que I’acquisition d’une connaissance véritable passe, avant tout, par 1’écoute
et I’attention qu’on accorde a 1’¢lément enseigné.

Le second sens qu’on peut tirer de I’initiation est celui de I’approfondissement.
L’initiation, au sens étymologique, renvoie aussi a un approfondissement de la
connaissance. A ce niveau, Hampaté Ba affirme que c’est « la connaissance

profonde de ce qui est enseigné a travers les choses, a travers la nature et les

2 Amadou Hampaté B4, NJEDDO DEWAL Mére de la Calamité, op. cit., p. 26-27.
3 Amadou Hampaté B4, Il n’y a pas de petite querelle : nouveaux contes de la savane, Paris, Presse Pocket, 2002, p.
14,



34

apparences. »’* Parler d’enseignement, ¢’est parler de transmission de savoir. Quant
a la nature profonde de 1’enseignement, cela renvoie a la dimension ésotérique Ou
cachée du savoir. L acquisition de cette connaissance profonde ne se fait que par la
présence d’un maitre et d’au moins un disciple afin que les deux ne forment qu’un.
Cette uniformisation se pergoit a travers ces propos du maitre : « Si tu veux
apprendre quelque chose de moi, tu dois cesser d’étre toi-méme. Oublie-toi pour étre
moi. Si tu restes toi-méme, nous resterons éloignés ['un de I’autre, comme le ciel et
la terre. »™ 1l ressort de cette assertion que I’initiation suppose un abandon de soi.
Mourir a soi afin de renaitre au soi de I’initiateur se pose comme le secret par lequel
I’on accede a la connaissance du mystére qui se trouve dans 1’apparent qui n’apparait
pas.

Initier une personne, c’est non seulement le conduire dans son cheminement
intellectuel afin de lui octroyer une maturit¢ d’esprit, mais aussi c’est apporter un
changement a sa maniere de penser, sa réaction et son agissement. C’est, en fait,
donner une orientation a sa pensée. Or, Hampaté Ba, en tant que fils d’un pére et
d’une mere d’origine peule, n’a pas €chappé a cette initiation. En effet, selon les
propos de Maguéye Kassé, « Hampaté Ba regut sa premiere initiation a l’ésotérisme
des peuls par son grand-pere maternel et sa mére qui avait acquis dans [’initiation
féministe des peuls le rang d 'une reine de lait »'®. Cette initiation faite par les parents,
influencera beaucoup la pensée philosophique d’Amadou Hampaté Ba. Ne serait-ce
pas cela le véritable sens du projet initiatique ?

Le sens du projet initiatique a 1’ésotérisme peul est d’apporter une modification
radicale dans la pensée de 1’initié et son €tre, dans sa manicre de penser et sa facon

de vivre tout en le faisant passer des ténebres a la lumiere, de I’ignorance a la

4 Amadou Hampaté B, Il n’y a pas de petite querelle : nouveaux contes de la savane, op. cit., p. 14.
5 Maguéye Kassé, « Le maitre de la parole. Vie et ceuvre d’Amadou Hampaté Ba », in Bérose-Encyclopédie

internationale des histoires de l’antropologie, Paris, 2020.
6 1bidem.



35

connaissance. L’initiation apparait, ainsi, comme une véritable source de révélation,
un moyen pour 1’individu de mourir a soi pour renaitre a un soi nouveau. C’est sans
doute pourquoi Mircea Eliade écrit:« On entend en général par initiation un
ensemble de rites et d’enseignements oraux qui poursuit la modification radicale du
statut social et religieux de I’homme a initier. »"" 1l faut entendre par cette citation
de l’auteur que D’initiation est un canal par lequel 1’on apporte un changement
complet, non seulement, a la nature sociale de ’homme, mais aussi a son état
religieux. D’ou part donc cette idée d’initiation ?

Dans I’histoire des peuls, la question de la transmission du savoir, de 1’initiation
tire sa source depuis la formation du monde par Guéno. En effet, apres avoir creé
Neddo, le premier initiateur dans la cosmogonie peule sera Guéno et le premier initié
sera ’Homme primordial (Neddo). Guéno enseignera a Neddo les lois de la nature ;
et Neddo, a son tour, va transmettre plus tard le savoir qu’il recevra de Guéno, son
créateur, a sa descendance. C’est de 1a que débutera la plus grande chaine de
I’initiation qui part de Guéno a Neddo et de Neddo a sa descendance. Cette chaine de
transmission est approuvée par Hampaté Ba en ces termes : « Initié par son créateur,
Neddo transmit plus tard a sa descendance la somme totale de ses connaissances. »
Pour ’auteur, cet échange de connaissance qui s’est fait entre Guéno et Neddo et
entre Neddo et sa descendance, « fut le début de la grande chaine de transmission
orale initiatique »™. Autrement dit, c’est de 14 que part la toute premiére idée de
I’1nitiation au savoir.

Initier, c’est transmettre un savoir. Dans 1’initiation, il est question d’instruction
qui consiste a former le postulant, comme 1’a fait Guéno avec Neddo, sur la

structuration du monde ainsi que son fonctionnement. Il s’agit 1a, de la connaissance

7 Mircéa Eliade, Naissance mystique, Paris, éd. Gallimard, 1956.
8 Amadou Hampaté Ba, NDJEDO DEWAL Mére de la Calamité, op. cit., p. 17.
S Ibidem.



36

relative, non seulement, aux lois naturelles, mais aussi a tout ce qui participe a la
marche et a I’organisation du monde. Cette connaissance qui est, a la fois, intérieure
qu’extérieure, doit étre capable de nous conduire a Guéno qui est au sommet de
I’univers. C’est dans cette perspective que Paulme Denise affirme : « L’initiation
instruit le postulant de la structure et de la marche de ['univers, au sommet duquel
se place Guéno, omniscient et invisible. »® En effet, en tant que créateur de toute
chose ainsi que le premier maitre initiateur du premier Homme, Gueno est celui vers
qui I’initiation nous conduit. Mais, cela se fait par le canal d’un enseignement
progressif.

L’initiation reléve de la progressivité dans la connaissance. Cette progression est
inscrite dans un temps et un espace. C’est un cheminement vers la connaissance, un
itinéraire qui nous conduit a la connaissance profonde des choses. 11 s’agit, ici, d’un
cheminement, un voyage qui a un début, un milieu et une fin. Cette fin étant le fait
d’aboutir a la réalisation pléniére de son étre et a la saisie de I’essence divine. A cet
effet, Paulme Denise écrit : « L 'initiation comporte un enseignement progressiste de
’espace et du temps, dont I’essence doit pénétrer le postulant. »® Pour I’auteur,
I’initiation est une question d’étape et de cheminement. C’est une échelle ou un
escalier que 1’on gravit dans le temps et dans I’espace afin qu’au sommet, nous
parvenions a connaitre le sens profond de I’élément enseigné. Il ressort de cette idée
de gravir les échelles que I’initiation suppose une suite d’épreuves.

L’initiation suppose une succession d’épreuves que 1’initié est amené a franchir
afin de percer la synthése de I’initiation ou le but visé par I’initiation qui est de le
conduire a I’essence des choses et a sa réalisation pléniére. L’ initiation demande que

I’1nitié puisse se surpasser afin de pouvoir franchir certaines difficultés rencontrées

8 Paulme Denise, « A. Hampate Ba et G. Dieterlen, Koumen, Texte initiatique des pasteurs Peul », Cahiers de
I’Homme, n.s. n°1 » (compte-rendu), in Annales Economie, Société, Civilisations, 1962, 17-6, p. 1239.
8 Ibidem.



37

sur le chemin de I’initiation. Pour donner plus de visibilité¢ a notre argumentation,
citons Paulme Denise qui soutient que I’initiation « est (...) une suite d’épreuves,
symboles de la lutte qu’il (I'initié) doit entreprendre sur lui-méme avec [’aide de
Dieu »®, C’est aprés avoir surpassé ces épreuves sur le chemin de I’initiation que
«l’élu comprendra le langage des animaux et possedera la clef des paroles

sacramentelles »%3,
b- Le savoir et le pouvoir dans la cosmogonie peule

Du grec cosmos qui signifie monde et gon qui veut dire engendrer, le terme
cosmogonie renvoie a I’engendrement du monde. Par engendrement, il faut entendre
engendrer. Engendrer, c’est amener quelque chose a I’existence. Donc, une
cosmogonie est un récit mythologique qui donne sens et consistance au monde a
travers la description ou I’explication de sa formation par des mythes et contes. |l
existe une difference fondamentale entre la cosmogonie et la cosmologie. En effet,
contrairement a la cosmogonie qui vient de cosmos et gon, la cosmologie, quant a
elle, vient des mots grecs cosmos et logos ; ce qui signifie discours. En cosmologie,
il n’est pas question d’engendrement, mais plutdt d’une explication scientifique ou
d’un discours rationnel du monde a partir des choses observables comme le faisaient
les présocratiques : [’eau®* pour Thalés, /’air® pour Anaximene et le feu®® pour
Héraclite.

Originaire d’une famille peule, la conception de I’Etre, du savoir et du pouvoir
d’Amadou Hampaté Ba sera plus influencée par la tradition peule animiste avant
I’islamisation. Ses ceuvres comme Koumen, L éclat de la grande étoile et Kaidara

qui est notre ouvrage de base sont des exemples de cette influence. En effet, dans la

82 Paulme Denise, « A. Hampate Ba et G. Dieterlen, Koumen, Texte initiatique des pasteurs Peul », Cahiers de
I’Homme, n.s. n°1 » (compte-rendu), in Annales Economie, Société, Civilisations, 1962, 17-6, p. 1239.

8 Ibidem.

84 Claude-Henri du Bord, La philosophie, Paris, EYROLE, 2007, p. 14.

8 Idem, p. 16.

% |dem, p. 17.



38

culture relevant de la cosmogonie peule, les peuls dans leur état animiste, croient en
un dieu supréme. Ce dieu, nommé Gueno 1’éternel ou Doundari, est non seulement,
incréé selon les peuls nomades ; mais aussi, il est le maitre et le créateur de I’univers.
Il est, selon Léopold Sédar Senghor, la source « de toute vie »%7,

Gueno créa le monde en le faisant passer du non-étre a I’étre a partir d’une goutte
de lait. Aprés ce passage du monde, il donna I’ordre aux génies de I’organiser. Apres
I’achévement de I’organisation, Tyanaba (serpent mythique) sera choisi par Gueno,
le dieu créateur, comme le délégué sur terre et également comme le premier
propriétaire mythique du troupeau. Tyanaba est, a en croire Pierre Brunel, «le
deléegue sur terre du dieu créateur Gueno et le propriétaire mythique du premier
troupeau »%8, 1l aura pour berger Koumen, & qui Gueno donnera les secrets de
I’initiation pastorale. Ce dernier sera secondé par sa femme appelée Forondou. Elle
est, selon Pierre Brunel, la « déesse du lait et du beurre »8°.

S’agissant de 1’or et du savoir, Gueno les mettra sous la tutelle du dieu souterrain
qui est Kaidara, et dont le réecit est relaté en long et en large par Amadou Hampéaté
Ba dans son ouvrage soumis a notre réflexion. Quant a la question du pouvoir, nous
verrons, dans le récit de Kaidara, qu’il ne s’acquiert qu’aprés avoir percé le mystére
de I’initiation comme ce fut le cas de Hammadi. Or, I’initiation, dans notre ouvrage
de base, ne se fait que par I’intermédiaire de I’Etre qui se métamorphose en différents
symboles.

Dans la cosmogonie peule, Guéno est le créateur de toutes choses. Tout ce qui
existe émane de sa puissance créatrice. C’est lui qui fait étre ce qui n’est pas et qui
fait venir a I’existence 1’inexistant. Il est par conséquent maitre et possesseur de

toutes choses. En tant que maitre et possesseur, il est le garant du savoir et du pouvoir.

87 Léopold Sédar Senghor, Préface a La pensée africaine d’Alassane Ndaw, Dakar, NEAS, 1997, p. 32.
8 Pierre Brunel, Dictionnaire des mythes littéraires, Paris, Editions du Rocher, 1988, p. 879.
8 Idem, p. 880.



39

Provenant de sa puissance divine, il donne la garde du savoir a qui il veut et conduit
qui il veut au pouvoir. Tout est une gquestion de volonté. La volonté de Guéno n’est
soumise a aucune force. C’est au nom de cette volonté qu’il confia a Neddo,
I’Homme primordial, « une parcelle de la puissance créatrice divine, le don de
[’Esprit et la parole »*°. Apres lui avoir fait ce don, « Guéno enseigna a Neddo, son
interlocuteur, les lois d’apres lesquelles tous les elements du cosmos furent formés
et continuent d’exister »°*. 1l ressort clairement de cette assertion que la source du
savoir de Neddo, I’homme primordial, est Guéno.

Apres la formation du monde, sachant que sa gouvernance ne peut étre possible
qu’aprés 1’acquisition d’un minimum de savoir, Gueno initiera, d’abord, I’Homme
primordial a la connaissance des lois de ce monde. C’est apres 1’octroi de cette
connaissance que Guéno confia a I’Homme la garde de son univers et lui donna
I’ordre de veiller au maintien de 1’ordre universel. C’est pourquoi, Hampaté Ba dira
a propos de I’Homme primordial que Guéno « [’instaura Gardien et Gérant de son
univers et le chargea de veiller au maintien de I’harmonie universelle »%, Nous
comprenons de cette assertion que Guéno est, non seulement, le détenteur du savoir,
mais il est aussi celui qui donne le pouvoir a quiconque ayant godte la douceur de la
sagesse.

Tout comme le savoir, Guéno est le maitre du pouvoir. Il a une autorité absolue
sur toute chose. Selon Hampaté B4, son autorité est incontournable et certaine. A cet
effet, il affirme que « son autorité n’est pas contestable »*. Autrement dit, tout est
soumis a son pouvoir. Selon Hampaté B, « tout vient de Guéno »*. C’est lui qui

donne le pouvoir et ¢’est également lui qui ’arrache. Il est a la fois le dispensateur

% Amadou Hampéaté B4, NDJEDDO DEWAL Meére de la Calamité, op. cit., p. 17.
L Ibidem.

9 Ibidem.

% Amadou Hampéaté B4, Kaidara, récit initiatique peul, op. cit., p. 15.

% Ibidem.



40

de toute chose ainsi que le privateur. La vie et la mort, le bien et le mal, tout émane
de Guéno. C’est dans cette optique qu’ Amadou Hampaté Ba écrit : « Guéno est celui
qui donne la vie et ’arrache. Le mal comme le bien viennent de Guéno. »* Cette
particularité pour Guéno d’avoir le monopole de toutes choses et du fait qu’il « n’a
de compte a rendre aux hommes », lui donne le plein pouvoir. Pour cela, il confiera
la garde de I’or et du savoir a Kaidara.

Il convient de retenir a la sortie de ces deux sous-sections que la tradition peule,
au regard de cet étalage fait de la cosmogonie peule sur la question de I’Etre, du
savoir et du pouvoir, a joué un réle prépondérant dans la pensée de Hampaté Ba.
Nous pouvons dire que c’est le point de départ et méme la source d’inspiration de
son génie intellectuel. Autrement dit, le conte conté par Hampaté B4, qui refléte sa
vision en tant que peul n’est, en réalité, qu’un étalage de la culture peule. Mais, cette
culture est-elle la seule a impacter la pensée de Hampaté Ba ? Cette question nous

ameéne a tourner le regard vers la vision islamique de I’Etre, du savoir et du pouvoir.

2- L’Etre dans la conception islamique, une autre source de la pensée de Hampaté
Ba
Aujourd’hui, devenus presque tous des musulmans, I’islamisation des peuls a été
tardive. Selon Hampaté Ba, c’est a partir du XIXe siecle que I’empire peul musulman
du Macina a commencé a se construire. Il dit a cet effet: « L’ empire poullo-
musulman du Macina s était édifié au début du X1Xe siécle. »°" Fondé par Chékou
Amadou en 1818, I’empire poullo-musulman, alors qu’il commengait a se dissoudre
sous le commandement d’ Amadou Amadou, petit-fils du fondateur, sera conquis par

El Hadj Omar en 1862. Ainsi, avec ce dernier, 1’islamisation des peuls prendra de

% Amadou Hampéaté B4, Kaidara, récit initiatique peul, op. cit., p. 15.

% 1pidem.

% Amadou Hampaté B4, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, Paris, SEUIL, Coll. <’Point
Sagesse’’, 1980, p. 15.



41

I’ampleur au point ou, a son arrivée a Segou, selon Hampété B4, cette région « devint
officiellement ville d’Islam »*. La direction morale et spirituelle de cette cité sera
confiée a El Hadj Seydou Hann qui va divulguer avec ardeur I’enseignement li¢ aux
préceptes islamiques jusqu’a ce qu’il atteigne son petit-fils Tierno Boka, maitre
initiateur d’Amadou Hampaté Ba. De son initiation a la culture islamique, 1I’ouvrage
Kaidara, étant post-islamique, aura une forte influence de cette tradition, parce que
I’1slamisation va impacter toute la vie des peuls et méme leurs us et coutumes.
a- Dieu, source du savoir et du pouvoir

La question du savoir et du pouvoir joue un role preponderant dans la tradition
islamique au point d’étre partie intégrante des attributs du divin. En effet, Dieu, dans
la religion islamique, est un étre doté d’une infinité d’attributs. Ses attributs, bien
qu’immenses, sont répartis en deux grands groupes a savoir les attributs liés a son
essence et les attributs liés a sa perfection.

Concernant les attributs liés a I’essence de Dieu, il s’agit des attributs qui lui sont
spécifiques, qui lui sont propres et, par conséquent, qui ne sont accessibles a aucune
autre créature. Ces attributs, en effet, ne sont associables a aucune existence. Ils n’ont
aucune dépendance, aucune relativité et aucun rapport avec les étres créés. C’est
I’exemple de son existence. Hampate Ba dira a cet effet : « Si tu nies son existence,
alors tu nies ta propre existence qui n’est qu un effet de la sienne. Or, tu existes. »»
Ainsi, si nous disons que 1’existence de Dieu est une existence a part entiére qui n’a
aucun rapport avec celle de ses créatures, ¢’est parce que son existence ne depend de
rien, alors que 1’existence de toutes les créatures dépend de lui. C’est par rapport
cette existence que 1’on peut aborder la question des attributs liés a sa perfection.

Dans la tradition islamique, les attributs liés a la perfection de Dieu sont les

attributs qui explicitent et décrivent ses caractéristiques. A 1’instar des attributs

% Amadou Hampaté B4, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, op. cit., p. 19.
% Idem, p. 156.



42

d’essence, les attributs liés a la perfection de Dieu sont aussi différents de celui des
créatures. Cette différence s’explique par le fait que le « nécessaire »'° et
[’« impossible »% s’excluent quand il s’agit de Dieu; C’est-a-dire, ce qui est
nécessaire a Dieu ne peut en aucun cas lui échapper puisque c’est lui qui en est le
Maitre et le donne a qui il veut. C’est I’exemple de la sagesse. « La science » est «
nécessaire » a Dieu et «/[’ignorance» en tant qu’imperfection lui est
« impossible »1%% selon Hampaté Ba, mais possible pour une créature. Dieu est, de ce
fait, omniscient.

L’Omniscience est 1’un des attributs du Dieu musulman. Dire de Dieu qu’il est
omniscient, revient a dire que sa science renferme tout. Nul n’échappe a la science
divine. Dieu sait tout et sa science englobe toutes les créations. Dans le Saint Coran,
Dieu se mentionne en tant que Sage dans 93 versets au total. Prenons comme
illustration ce verset ou Dieu dit qu’ll est:«Le Sage et il est parfaitement
informé. »'% Etre sage, ici, renvoie, non seulement, a la connaissance des choses
telles qu’elles sont ; mais aussi au fait d’agir conformément a cette connaissance. La
sagesse et I’omniscience de Dieu seront une fois de plus approuvées par le passage
suivant : « Certes, c’est toi I’'Omniscient, le Sage. »°* 1l ressort de cette illustration
que, dans la religion islamique, Dieu est source du savoir de ses créatures et donc de
I’homme. Si tel est le cas du savoir, alors qu’en est-il du pouvoir ?

Dans la religion musulmane, 1’Omnipotence est 'un des attributs liés a la
perfection du Dieu créateur de I’univers. Selon André Lalande, I’omnipotence se

définit comme un « attribut traditionnel de la personne divine qui consiste en ce que

100 Amadou Hampaté B3, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, op. cit., p. 214-2015.

101 |bidem.

102 |bidem.

103 | e Saint Coran et la traduction en langue francaise du sens de ses versets, Révisé et édité par la Présidence générale
des Directions des recherches scientifiques islamiques de 1’Ifta, de la prédication et de I’orientation religieuse, Al-
Madinah Al-Munawwarah, 1410/1990, sourate 6, verset 18.

104 ) e Saint Coran, op. cit., sourate 2, verset 32.



43

la puissance de Dieu est infinie »'%, Dieu est celui qui a pouvoir sur toute chose.
L’univers avec tous ses ornements et I’harmonie qui existe entre les différentes
parties des corps célestes sont les preuves de son pouvoir infini. En tant que Tout
Puissant, Dieu est celui qui détient le pouvoir et ’octroie a celui qu’il veut. Cela
s’explique a travers ce passage : « Dis . O Allah, Maitre de I’autorité absolu. Tu
donnes [’autorité a qui tu veux, et tu donnes la puissance a qui tu veux et humilies
qui tu veux. Le Bien est en ta main et tu es Omnipotent. »*% Tout comme le savoir,
Dieu est aussi le détenteur absolu du pouvoir et ¢’est lui qui gratifie I’lhomme du
trone. Dans quelle mesure cette vision islamique a-t-elle impacté celle de Hampate
Ba?

Cette pensée islamique a influencé la pensée hampatébienne de 1’Etre, du savoir
et du pouvoir dans la mesure ou Hampaté Ba lui-méme a été initié a cette tradition
depuis son enfance. La majeure partie de sa vie s’est déroulée dans 1’apprentissage
des préceptes islamiques. Pour illustrer ce propos, référons-nous au texte de I’auteur
lui-méme qui dit ceci :

Ma meére m’a souvent rapporté que, bébé assez maussade, mon visage ne s’éclairait que,
lorsqu’il (Tierno BOka) venait me prendre dans ses bras. Dés que j’eu atteindre I’dge de sept
ans, on me confia entiérement a lui afin qu’il prenne en main mon éducation religieuse aussi
bien que la formation de mon caractére et de mon comportement social. Je ne le quittai que le
jour ou, comme tous les fils de chefs, je fus réquisitionné par les autorités pour étre envoye loin
de Bandiagara, a l’école francaise qui était alors appelée trés officiellement « école des
otages ». Mais je revenais auprés de lui passer toutes mes périodes de congé.’

Ceci est la preuve indiscutable de son initiation par Tierno Boka aux rites islamiques.

Basé sur I’explication des textes islamiques, I’enseignement de Tierno consistait non

105 André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophiei, Texte revu par les membres et correspondants
de la SOCIETE FRANCAISE DE PHILOSOPHIE et publié avec leurs corrections et observations, Avant-propos de
RENE POIRIER, QUADRIGE/PUF, vol. 2, p. 713.

106 |_e Saint Coran, op. cit., sourate 3, verset 26.

107 Amadou Hampaté B3, Vie et enseignement de Tierno Bokar, le Sage de Bandiagara, op. cit., p. 127.



44

seulement a expliciter la science exotérique des textes, mais aussi ésotérique.
L’ouvrage Kaidara est un exemple palpable de cet enseignement.

Dans la tradition islamique, la science s’acquiert par la révélation. Révéler, c’est
déclarer, faire savoir une chose qui est méconnue et secrete. La révélation, en ce sens,
a pour synonyme le dévoilement. Dévoiler, c’est oter le voile, rendre visible ce qui
est caché. Dire que la science en islam s’acquiert par la révélation, c¢’est dire que la
science, a premiere vue, releve de I’ordre du caché et qui, par la suite, est découverte
ou montrée a I’homme par la manifestation directe de la pensée et de la volonté
divine. Ainsi, contrairement a la pensée occidentale qui estime que la connaissance
est « entiérement dépendante des sens et de I’expérimentation »'%, la connaissance
en islam « repose sur la révélation, les sens et I’expérience »'*°. Dieu donne la
connaissance soit par la revélation, soit par le contact avec les sens ou a travers notre
VEcu, notre expérience.

Plusieurs savants islamiques et particulierement Ibn Taymya adopte 1’idée selon
laquelle le Coran est une méthode de connaissance compléte permettant a I’humanité
d’avoir un savoir renfermant tous les domaines de la nature. A ce sujet, Ibn Taymya
affirme que le Coran est un Livre qui contient «une méthode de
connaissance parfaite et complete capable de fournir a [’humanité les clefs de la
connaissance saine dans tous les types de disciplines utiles a [’homme : les domaines
de ['urbanisation, de la gouvernance et de la loyauté »''°, En tant qu’une science
provenant du détenteur de tout savoir et de tout pouvoir, le Coran est, dans la tradition

islamique, le livre de la sagesse par excellence.

108 Taha Jabir Al-Alwni, Ishah al-fikr al-islami (Réformer la pensée islamique), Algérie, éd. Dar al-Hoda Al-Hoda,
1990, p. 131.

109 | bidem.

110 Taha Jabir Al-Alwni, Ibn Taymiya wa islamiyyat al-marifa (Ibn Taymiya et I’islamisation de la connaissance),
Herndon, publications de I’Institut international de la pensée islamique, 1994, p. 72.



45

b- Rapport entre ’homme, le savoir et le pouvoir

L’analyse consistera dans cette partie a mettre en exergue le lien qu’établit I’Islam
entre I’homme, le savoir et le pouvoir. Autrement dit, il s’agira, pour nous, de mettre
en évidence la relation que doit avoir I’homme vis-a-vis du savoir et du pouvoir selon
les principes islamiques.

Dés I’entame de cette sous-section, notons que I’Islam promeut la connaissance
et incite les hommes a tendre vers celle-ci. Dans la religion islamique, la recherche
du savoir est élevee a un rang supérieur compte tenu de son importance. Cette
supériorité et cette importance s’expliquent, d’une part, par le fait que Dieu s’est lui-
méme appelé « Omniscient et Sage »*!, et donc, a le monopole de la sagesse et,
d’autre part, du fait que, I’homme, est contraint a rechercher la science jusqu’a ce
qu’il y ait séparation entre son corps et son ame. C’est dans cette optique qu’Anas
affirme que le Propheéte a dit : « Apprendre la science est une obligation pour chaque
musulman. »!12 Cette soif de savoir doit I’animer dés sa naissance jusqu’a sa fin. Et,
c’est méme ce savoir qui marque la différence entre lui et I’ignorant.

L’Islam exhorte tout musulman a la recherche de la science. Compte tenu de son
importance capitale dans la tradition islamique, le Prophéte fera de sa recherche une
obligation individuelle. Tout musulman est obligé d’avoir un rapport étroit vis-a-vis
du savoir. Sa recherche doit étre son crédo. Le musulman doit toujours étre en quéte
perpétuelle et continuelle du savoir. Il doit étre engageé et dévoué afin de ne point
baisser les bras sur le chemin de la connaissance. L’homme ne devient savant
qu’apres avoir franchi les difficultés qui se trouvent sur le chemin du savoir. Le
mérite du savant par rapport a celui de I’ignorant est a I’image de la pleine lune

comparée aux autres astres. Le savant est I’héritier des Prophétes dans la mesure ou

11 | e Saint Coran, op. cit., sourate 49, verset 8.
112 Rapporté par Ibn Maja et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n°72.



46

ces derniers n’ont laissé ni de richesse financiére ni matérielle. Leur seul héritage est
le savoir. Ainsi, quiconque s’adonne a sa recherche se verra ouvrir les portes du
Paradis comme le dit le Prophéte en ces termes : « Celui qui prend une route a la
recherche d’une science, Dieu lui facilite une voie vers le Paradis. »** Le savoir est
une lumiére qui brise et fend toute obscurite en la faisant disparaitre.

L’Islam nous enseigne que la différence qui existe entre celui qui sait et celui qui
ne sait pas est comme le jour et la nuit, la luminosité et 1’obscurité. Le savoir renvoie
au jour, a la lumiere et 1’ignorance a la nuit, a ’obscurité. C’est une religion qui
valorise le savant au détriment de 1’ignorant, car celui qui sait et celui qui ne sait pas
ne sont pas égaux. Cette différence est soulignée par Dieu, Exalté soit-il, en ces
termes : « Dis : sont-ils égaux ceux qui savent et ceux qui ne savent pas ? Seuls les
doués d’intelligence se rappellent. »'* L intelligence montre que la différence est de
taille. L’image du savant et de celui qui est amoureux du savoir se per¢oivent comme
un corps animé de vie dans toute sa puissance et celle de I’ignorant est comparable a
un corps dépourvu de toute vie. Qu’en est-il du pouvoir ?

En Islam, il existe un lien étroit entre le savoir et le pouvoir. Le pouvoir est lié
au savoir dans la mesure ot pour commander dans un Etat islamique ou pour avoir
acces au trone, il faut non seulement étre vertueux, mais aussi étre savant. L’homme
doit d’abord, a I’instar de sa vertu, connaitre les préceptes islamiques, la science du
Livre Saint et des hadiths avant d’étre choisi pour gouverner. En effet, tout comme
le personnage de Hammadi dans Kaidara, seul le savant vertueux a le droit de
commander, parce qu’il est le représentant de Dieu sur terre. Sa science et sa vertu
sont les meilleurs moyens pour assurer la stabilité sociale entre les croyants. C’est

I’exemple du guide des musulmans, le Prophéte Muhammad (béni soit-il) qui, grace

113 Mohieddine Annawawi (631-676), Riyadh as-Salihin (Les Jardins des vertueux), Traduction et commentaire du Dr
Salaheddine keshrid, Beyrouth, Dar al Gharb al-islami, 1410/1990, p. 328.
114 e Saint Coran, op. cit., sourate 39, verset 9.



47

a I’immensité de son savoir et sa vertu connu par les mecquois, a été assimilé a la
chambre du savoir.

A I’issue de ce qui précéde, il convient de retenir que la conception de 1’Etre
provient des philosophes présocratiques et sera abordée par les socratiques ainsi que
les post-socratiques. Les premiers, a la figure de Héraclite et Parménide, ne pensaient
que la mobilité et I’immobilité¢ de I’Etre. Cette divergence de thése se trouvera
conciliée par Platon a I’époque socratique qui fera de la mobilité et de I’immobilité
des attributs de ’Etre. A cette méme époque, Aristote en fera le Premier Moteur.
Mais, comme si cela ne suffisait pas, Hegel, a I’époque post-socratique, 1’assimilera
au devenir et Heidegger au Dasein. Hampaté Ba n’est donc pas la premiére personne
a traiter la question de 1’Etre.

Quant au rapport de I’Etre avec le savoir et le pouvoir dont mentionne
Hampaté B4, cela tire sa source, premiérement, de la culture peule ou le savoir et le
pouvoir émanent de Guéno qui confiera la garde de 1’or et du savoir a Kaidara (le
dieu souterrain). Appartenant a cette culture, sachant que le but de I’initiation est « de
donner a la personne psychique une puissance morale et mentale »*'°, Hampéaté Ba
en sera initié a un point ou il relatera en long et en large le récit de Kaidara.
Secondement, la vision de Hampaté Ba présente une influence de la tradition
islamique ou le savoir et le pouvoir proviennent de Dieu, «le Maitre de
['univers ».11° En effet, en plus de Dinitiation a la culture peule, Hampaté Ba recevra
une initiation a la tradition islamique depuis son enfance par son maitre Tierno Boka
Salif qui aura un impact considérable sur sa philosophie.

Nous terminons cette premiére partie pour dire que s’il est vrai que la pensée
ne peut se penser dans le vide et qu’il faut nécessairement un piédestal qui lui donne

sens et consistance, il est aussi vrai que la concepion hampatébienne de 1’Etre, du

115 Amadou Hampaté B4, Aspects de la civilisation africaine, Paris, Présence Africaine, 1972, p. 12.
116 |_e Saint Coran, op. cit., sourate 1, verset 2.



48

savoir et du pouvoir tire sa source de deux traditions distinctes : la culture peule et la
tradition islamique. Né dans une famille peule de religion musulmane, Hampété B4,
depuis son enfance, bénéficiera d’une double initiation a la fois culturelle avec sa
meére et islamique avec son maitre initiateur Tierno Boka Salif, qui donneront une
orientation assez essentielle a sa pensée philosophique de I’avoir et du pouvoir en la
centrant sur I’Etre qui est celui par qui le savoir tient son sens et sa consistance. Cela

dit, quelle interprétation peut-on faire de I’Etre et du savoir ?



49

DEUXIEME PARTIE : DE L’ETRE COMME FONDEMENT DU SAVOIR :
LE POUVOIR APPELE A CORRES-PONDRE



50

Aprés la mise en évidence de I’origine de la pensée de Hampaté Ba, il semble
judicieux, dans cette deuxiéme partie, de dire ce qu’est cette pensée. En effet, notre
effort consistera, ici, & montrer que I’Etre est la source du savoir a travers une
herméneutique de la pensée de Hampaté Ba. 1l faut entendre par herméneutique une
interprétation, un dévoilement du sens caché des choses. Si nous accordons plus
d’intérét a cette nature cachée, c’est parce qu’elle reléve d’une importance capitale.
Et comme le dit Jean Grondin : « On ne peut interpréter une expression afin d’en
comprendre le sens que parce que [l’on présuppose qu ’elle veut dire quelque chose,
qu’elle est I’expression réfléchie d'un discours intérieur. »'*" En d’autres termes,
I’interprétation d’une quelconque expression vient du fait que nous avons nourri en
arriere-plan I’idée que cette expression n’est pas veine de sens et qu’elle a un sens
plus profond que ce qu’elle laisse apparaitre. Ainsi, le choix de dévoiler la pensee
de Hampaté Ba présuppose qu’elle a un sens plus profond. Expliquer les zones
d’ombres liées a 1’Etre et le savoir, revient a faire profiter le profane de la sagesse
qui se trouve derriére chaque symbole puisque ¢’est un conte a la fois « futile, utile
et instructeur »!8, Cette analyse se fera a travers le voyage initiatique vers Kaidara

I’énigmatique et les épreuves du savoir.

117 Jean Grondin, « Babelo » in https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709 consulté le 16 septembre 2023
a 13h35.
118 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op.cit. p. 23.



https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709

51

CHAPITRE | : LE VOYAGE INITIATIQUE VERS KAIDARA : L’ENIGME
Pour entamer un tel intitulé, il faut d’abord savoir ce qu’est le voyage. Au sens
étymologique du terme, le voyage provient du latin via''® qui désigne route ou
chemin. Le voyage renvoie a un itinéraire a parcourir. Ce parcours suppose
nécessairement un mouvement. La notion du voyage sous-tend toujours 1’idée de
mouvement ; car un voyage dit pleinement accompli, est celui a partir duquel 1’on
percoit les éléments suivants : « Le lieu de départ, [’itinéraire emprunté et le lieu
d’arrivée du voyage. »%° L objectif et la destination du voyageur sont connus ici
contrairement au voyage qu’entreprendront Hammadi, Dembourou et Hamtoudo ou
le motif et la destination sont inconnus. Ce mystere renfermant leur voyage fait de
cela « une aventure »'?! qui semble mener ’homme vers un chemin qui ne conduit a
aucun lieu, c’est-a-dire un chemin qui semble ne pas avoir de destination ou que sa
destination est ambiguie. Mais, cela semble importer peu pour les voyageurs. Tout
compte fait, « le récit de [’aventure des trois voyageurs (...) place leur existence
temporelle sous les effets différencies du signe de [’horizon, d’une part et, d’autre
part, sous des modes de réception ou de perception de [’illumination (...) du Grand
Monarque Borgne’’ »'?2, Les voyageurs sont, donc, invités a une quéte de Kaidara

méme si cela leur semble ambigie.

1- Laquéte de Kaidara : dieu de I’or et de la connaissance
Quéter, c’est rechercher. Rechercher dans le sens de re-chercher désigne
chercher a nouveau. Le terme nouveau occupe, ici, une place fondamentale, en ce

sens ou c’est la boussole qui oriente nos pas. On ne recherche que ce qu’on a perdu.

119 Le francais, « Histoire du mot voyage » in https://www.lefrancais.eu/histoire-du-mot-voyage/ consulté le 16
septembre 2023 a 13h40.

120 Zasseli Ignace Biaka, « Kaidara : le philosopher africain de 1’énigme de I’Etre », in Revue des sciences sociales,
2023, p. 22.

21 |bidem.

122 Niamkey-Koffi, Une lecture de Kaydara, op. cit., p. 19.



https://www.lefrançais.eu/histoire-du-mot-voyage/

52

Autrement dit, on ne cherche a nouveau quelque chose que lorsqu’on se rend compte
que cette chose n’est plus a notre portée ou a notre possession. Mais, il faut tout aussi
bien souligner que la quéte renvoie également au désir d’étancher sa soif ; laquelle
soif se décline en fonction de I’objectif visé par le quéteur. Ici, nous parlons d’une
quéte de Kaidara qui, lui-méme, « enseigne a le découvrir dans le mystere qu’il
propose et qu’il constitue »%3. La découverte de Kaidara dans le mystére suppose
qu’il y a un voile a lever afin de percevoir I’inconnu qui se cache dans I’obscurité.
Cet inconnu, s’il est inaccessible ou pas, seul I’effort de le découvrir nous le dira.
Mais, comment le découvrir ?

Selon Biaka Zasseli, le premier indice que Kaidara donne de lui-méme « ¢ est
qu’il se révéle au terme d’un voyage »'?*; voyage qu’entreprendront Hammadi,
Hamtoudo et Dembourou aprés 1’acceptation de leur sacrifice a travers une voix
inconnue en ces termes : « O Hammadi! O Hamtoudo ! O Dembourou ! Votre
sacrifice est agréé. »'% Cette affirmation marque la satisfaction de 1’étre ainsi que le
point de départ d’une aventure a la fois tragique et heureuse. Tragique pour le profane
qui ne réussira pas a percer le mystere derriere lequel se cache Kaidara et heureuse
pour le noble qui, au-dela de tous les symboles présentés, parviendra a percer le
mystere de 1’initiation. Il s’agit 1a de parvenir a surpasser ou a aller au-dela du sens
apparent pour parvenir au sens caché des différentes manifestations de Kaidara sur
le chemin de I’initiation.

La tentative pour I’individu de parvenir, dans sa quéte, a une saisie de Kaidara a
travers ses différentes manifestations, constitue une tentative de parvenir «a la
parole qui révéle I'étre Un »'?°. Mais, cette tentative s’avére veine en ce sens qu’0n

ne sait pas si le chemin qui conduit vers Kaidara constitue Kaidara lui-méme ou s’il

123 7asseli Ignace Biaka, « Kaidara : le philosopher africain de 1’énigme de I’Etre », op. cit. p. 22.
124 Ibidem

125 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op.cit., p. 27.

126 7asseli Ignace Biaka, « Kaidara : le philosopher africain de 1’énigme de I’Etre », op.cit., p. 22.



53

en est un indice. Tout ce que nous savons est que, les secrets de ces manifestations
que nous ignorons s’il s’agit d’un Kaidara en action, appartiennent a Kaidara. Cela a
été possible a travers 1’information de ce dernier par ses manifestations en ces
termes : « mon secret appartient a Kaidara »*?’. Une telle logique guide vers la
question de I’identité : qui est Kaidara ? La question ainsi posée suscite a I’horizon
une autre formulation assez essentielle : qu’est-ce que Kaidara ?

Répondre a une telle interrogation, revient a dire ce qu’est la nature de Kaidara,
son identité. Or, les signes que présente Kaidara, loin de donner une vision claire a
I’homme sur son étre, I’en ¢éloigne davantage. Ces signes conduisent I’homme dans
une obscurité tres profonde qui n’a pas de fond. L’individu se trouve ainsi aveuglé
face & une telle préoccupation. A en croire Hampaté B4, Kaidara est « le dieu de I ’or
et de la connaissance »*?8. Cette définition de 1’auteur, malgré sa précision, est loin
d’¢tancher notre soif dans la mesure ou cela n’explicite pas le genre de rapport
qu’entretient Kaidara avec 1’or et la connaissance. En effet, se basant sur la réponse
que donne Hampété Ba au sujet de Kaidara, I’on pourrait, par exemple, se demander
si ’or et la connaissance sont en réalité ce qui constitue Kaidara ou s’il n’est qu’un
gardien de ces trésors qui échappent a son étre. Opter pour la premiere préoccupation,
en ’acceptant ou la posant comme vrai, ¢’est mettre fin a toute réflexion consistant
a saisir I’identité de Kaidara. Or, il reste tout de méme inaccessible aux trois
voyageurs. Cette premiére hypothese présente, ainsi, une insuffisance. Quant a la
seconde préoccupation, poser Kaidara comme un simple détenteur et gardien de I’or
et de la connaissance revient, non seulement, a I’inscrire dans 1’ordre du mystere,
mais aussi a faire de lui le potentiel garant de I’or et de la connaissance.

Le dieu de ’or et de la connaissance, comme le souligne Hampaté Ba, ne se

confond ni a I’or ni a la connaissance. En d’autres termes, il n’est ni ’or ni la

127 7asseli Ignace Biaka, « Kaidara : le philosopher africain de ’énigme de I’Etre », op.cit., p. 32.
128 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op.cit., p. 16.



54

connaissance. Il est ce qu’il est dont on a aucune teinture d’ou 1’idée de mystere.
Aussi, a travers cette affirmation de Hampaté Ba qui dit que « le dieu de [’or est sous
la terre, comme [’or lui-méme »'%, nous pouvons affirmer que ’identité de Kaidara
ne peut étre assimilée a ’or. Si tel est le cas, alors 1l n’est également pas le savoir.
En effet, ’adverbe « comme », utilisé par Hampaté Ba, marque une idée de
comparaison entre deux éléments, deux choses ou encore deux étres non identiques.
Le fait que cet adverbe soit utilisé pour comparer Kaidara, le dieu de I’or et 1’or lui-
méme, cela montre que le dieu de I’or et I’or sont différent, I'un de I’autre.

En plus, méme par la formulation « dieu de [’or et de la connaissance », la
différence semble assez claire. Nous avons trois termes qui sont mis en rapport : dieu,
I’or et la connaissance. Dieu est différent de 1’or ainsi que du savoir. L’or symbolise,
certes, le savoir ; mais est-il le savoir ? Ou le savoir symbolise-t-il dieu ? A travers
I’analyse de la préposition “’de’’ qui tient le milieu entre dieu et 1’or, nous répondrons
par la négation. Il ne s’agit pas 1a d’une négation assez privative au point de priver
dieu de son autorité sur I’or et le savoir, mais de ne pas le confondre avec ce sur quoi
il a la pleine puissance. Le dieu de I’or et du savoir n’est ni I’or ni le savoir. Il ne se
définit ni par 1’or ni par le savoir ; car sa nature va au-dela de cela. L’or et le savoir
ne fondent pas son essence. Par rapport a I’or et le savoir, il n’est rien de moins que
I’ultime garant.

Kaidara est le détenteur et le garant de 1’or et de la connaissance. Détenir, c’est
posséder, avoir une chose en possession. On ne garde que ce qui est a notre portée.
L’or et le savoir sont a la portée de I’étre Kaidara. Ils lui ont été confiés par Gueno
qui « n’entre pas en contact avec les humains »*°. C’est donc Kaidara qui, dans ses
différentes manifestations renvoyant a un dévoilement voilé, rentre en contact avec

les étres humains pour leur initiation au savoir véritable. L’individu se trouve ainsi

129 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op.cit., p. 19.
130 Idem, p. 15.



55

enfermé et cloitré dans un environnement « littéralement “'codé’’ (dont) seuls les
“mentons velus’’, déja initiés, ont accés a leurs signifiés ultimes. »'3! Le savoir est
percu, ici, comme quelque chose de sacré. Sa sacralité se manifeste dans sa nature
mystérieuse qui fait qu’il n’est accessible uniquement qu’a ceux qui sont armés de
patience. Cette derniére consiste a supporter les difficultés que 1’on rencontre sur le
chemin de la quéte du savoir.

La nature sacrée du savoir tient du fait que le dieu de I’or et du savoir est lui-
méme I’initiateur au savoir a travers sa manifestation par les symboles. Kaidara, en
donnant le savoir, se donne a I’initié tout en ne se donnant pas. En clair, pour donner
ce qu’il posséde (le savoir) a I’initié, Kaidara se donne sous une autre forme qui n’est
pas sa forme parce qu’il n’en posséde pas et est par la suite capable de prendre
plusieurs autres formes. C’est la saisie des secrets de ces différentes formes que prend
Kaidara par I’individu qui lui fera godter la douceur de la science, du savoir. Si
Kaidara n’est ni I’or ni le savoir, I’autre question qui nous saute a 1’esprit est,
pourquoi mettre en rapport 1’or et le savoir comme si I’or est le savoir et le savoir est
I’or ? Les deux semblent former une sorte d’unité bien qu’étant différents de nom.

La mise en évidence de I’or et du savoir I'un a c6té de I’autre comme formant
une unité est une maniére, pour Hampaté B4, de donner plus de clarté a la nature du
rapport qu’entretiennent 1’or et le savoir. L un se pose comme la conséquence de
I’autre. L’or est symbole du savoir. Symbole, pas au sens du symbolisme qui est une
figuration ou un systéme de symboles, mais au sens de I’ésotérisme qui est doté d’une
signification métaphysique profonde. Suivant cette signification, la recherche de 1’or
suppose la recherche de la connaissance. Hampaté Ba affirme, a cet effet, que « la
conquéte de ’or n’est valable que pour obtenir la connaissance »**2. L’or est ici

présenté comme un moyen d’acquisition de la connaissance. C’est le chemin par

131 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op.cit., p. 9.
132 |dem, p. 16.



56

lequel I’individu accéde au savoir, parce que « [’or est le socle du savoir »3,

Entendons par socle le fondement ou le pilier sur lequel repose un objet. C’est le
piédestal d’un objet. Ici, ’objet est le savoir et le pilier I’or. Ce dernier est donc ce
qui constitue et donne une base solide au savoir. Autrement dit, ¢’est par une bonne
utilisation de 1’or et donc de la richesse que nous possédons, que I’on acquiert une
connaissance veéritable.

Kaidara, dans 1’objectif de faire accéder 1’individu au savoir par le biais de la
bonne utilisation de I’or ou le fait de faire de I’or la conséquence du savoir, consiste,
en une certaine maniere, de donner une importance capitale a la recherche de la
connaissance. Cela consiste également a montrer plus ou moins le caractere
mystérieux du savoir. En effet, nous participons a une conquéte de Kaidara, « le puits
de la science et la montagne de la sagesse »***, qui aboutit a I’acquisition d’un bien
sacré, c’est-a-dire I’or dont sa bonne utilisation conduit 1’homme au savoir. Ce
dernier est ce qui conduit I’individu a toute ouverture possible. Hampaté Ba écrit
dans cette perspective que Kaidara, en parlant aux trois voyageurs dont 1I’un d’entre
eux aspirait a la connaissance des symboles rencontrés sur le chemin de I’initiation,
affirme : « Employez bien [’or que je viens de vous donner, et vous trouverez tout ce
que vous voudrez, y compris [’échelle qui grimpe jusqu’au sommet des cieux et les
escaliers qui s ‘enfoncent jusqu’au sein de la terre. »3 De cette affirmation, il ressort
que I’accession a un savoir véritable passe par la bonne utilisation de notre avoir qui

permet de parvenir au mystere derriére lequel se cache Kaidara par son énigmaticité.

133 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op.cit., p. 16.
134 Idem, p. 29.
135 |dem, p. 71.



57

2- L’énigmaticité de Kaidara : le lointain et bien proche

L’énigmaticité est le propre de ce qui est énigmatique. Cette derniere
caractéristique renferme une énigme ou tient de 1’énigme. L’énigme renvoie au
caractere de ce qui est ambigu, obscur. Ce qui est obscur est ce qui est de 1’ordre du
caché, ce qui ne se donne pas a voir ou encore ce qui releve du mystere. Or, Kaidara
se définit par sa mystériosité et son inaccessibilité. Cette mystériosité se percoit, non
seulement, par la formulation de son nom depuis son origine, ses racines, mais aussi
par le fait qu’il se présente a la fois comme lointain et bien proche. Cette particularite,
pour Kaidara, d’étre lointain et en méme temps trés proche de 1’individu plus que
I’individu lui-méme, est ce qui donne sens a son énigmaticité et a son inaccessibilite.
Enigmatique par sa mystériosité et inaccessible par le fait qu’il se donne tout en ne
se donnant pas, Kaidara est « /’embarras des intelligences humaines »3. 1l se situe
dans la limite de notre intelligence comme le font savoir les racines de son nom.
Quelles sont ces racines ?

Partant de son étymologie, Kaidara vient des racines Dara qui désigne s’arréter
et Gay qui signifie ici. Ainsi, Kaidara, dans le sens de Gay-Dara, pourrait avoir le
sens de : arréter ici. Une telle signification du nom de Kaidara interpelle, a premiere
vue, I’individu sur son caractére énigmatique. Kaidara, a travers la formulation de
son nom et le sens qu’il dégage, parle aux quéteurs de son inaccessibilité. En d’autres
termes, la signification du nom de Kaidara montre sa nature ambigie aux voyageurs.
Cette nature est censée mettre les voyageurs dans une prédisposition qui est de savoir
qu’il serait impossible, pour eux, de saisir la nature de celui vers qui, ils tendent. Le
sens de Kaidara nous laisse sans voix.

Les voyageurs sont avertis sur la complexité de Kaidara a travers son nom qui

dégage une signification qui tient tout son sens dans les limites de I’intelligence

13 Amadou Hampaté B4, Vie et enseignement de Tierno Boka, op. cit., p. 156.



58

humaine. Sous un silence lugubre, la formulation du nom de I’Etre véhicule un
message aux voyageurs. Il les interpelle sur sa nature, son identité qui va au-dela de
toute pensée. Kaidara, par ses différentes manifestations, plonge I’homme dans le
souci. Ce souci tient du fait que, convaincu de son existence, de sa présence continue
et continuelle, la saisie de son étre reste tout de méme impossible a I’individu.
Impossible dans la mesure ou les différents traits qui sont censés constituer son
identité foisonnent dans le récit. Une chose reste certaine, ¢’est que Kaidara n’est pas
un homme, plutdt un dieu. Pour cette raison, le contact, avec lui, ne peut étre que
spirituel. Cette nature de dieu est ce qui donne aussi plus de sens a son énigmaticité.
Tout comme le Dieu des religieux, Kaidara est omniprésent. Il est présent dans son
absence et absent dans sa présence. Cela s’explique par 1’expression « le lointain et
bien proche »'¥'. 11 va de soi que I’analyse de cette assertion ne nous laisse pas
indifférent. Comment un étre peut-il étre a la fois lointain et bien proche ?

Il est indiscutable d’affirmer le rapport de la différence qui existe entre le lointain
et le proche. Mais, reconnaitre le contraire et ’admettre, c’est-a-dire la convergence
du lointain et du bien proche, cela parait absurde. Nous convenons tous pour dire que
ce qui est loin n’est pas proche et ce qui, par la méme occasion, est proche n’est
également pas loin. Il est unanimement reconnu que le lointain et le proche se
repoussent. La présence de I’un conditionne la disparition de 1’autre. En effet, le
lointain est ce qui conduit la proximité dans le vaste champ de la disparition et la
présence de la proximité, quant a elle, enterre le lointain dans le cimetiére de la
disparition. Une chose demeure dans la certitude, c’est que les deux ne peuvent
cohabiter sans que 1’un ne piétine la présence de I’autre. Avec une telle opposition,
un tel conflit, comment le lointain et le proche peuvent-ils se réconcilier dans un

Etre ? De quelle maniére les notions qui, de nature opposée, peuvent se réunir dans

137 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 32.



59

un Etre pour ne former qu’une et méme chose ? N’est-ce pas 1 la preuve d’une
énigmaticité extréme ?

Au départ du voyage, dans le temps et dans I’espace, Kaidara se trouve dans le
lointain. L’idée de lointain trouve son explication dans la question de la forme.
Kaidara se loge dans le lointain parce qu’il n’est doté d’aucune forme. C’est ce
qu’exprime ce passage : « Je suis Kaidara, lointain parce que sans forme. »'% Ici, a
travers 1’emploi du pronom personnel sujet « Je », Kaidara se définit comme un Etre
dont I’essence se conjugue, d’un premier abord, par le lointain parce que ne disposant
pas de forme. Du latin forma, la forme se définit comme un ensemble de
caractéristiques exterieures a quelque chose. C’est ce qui permet aux sens la saisie
ou la connaissance d’une chose. Cette saisie des sens s’explique par le fait que la
forme représente I’ensemble des qualités d’un étre ou ce qui, dans son dévoilement,
détermine la matiére a étre telle ou telle chose.

Concept métaphysique, la forme est le principe en vertu duquel une chose est ce
qu’elle est. Dans son ouvrage La République, Platon expose sa théorie des formes en
soutenant qu’il s’agit d’une « forme unique (...) pour chaque ensemble de choses
multiples auxquelles nous attribuons le méme nom »**°. Ainsi, la forme est ce qui
permet la connaissance de la nature d’une chose. Or, Kaidara n’en dispose pas. Cette
absence de forme, qui fait de lui un Etre dont la saisie ou la connaissance de sa nature
¢chappe a chaque instant a I’intelligence humaine, 1’inscrit dans un lointain qui fait
corps avec la proximité. Qu’est-ce a dire ?

Kaidara se trouve dans le lointain, mais un lointain qui ne pose pas, pour lui, un
obstacle I’empéchant d’interpeller les voyageurs de sa trés proche présence a leur

coté. C’est-a-dire, une proximité qui « conserve le lointain comme lointain alors

138 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 166.
139 Platon, La République, in Euvres complétes, Paris, Garnier-Flammarion, 2008, Livre IX, 592b, Livre X, 596 b.



60

qu’elle y pense et qu’elle pense vers lui »*° selon les propos de Biaka. Le fait qu’il
soit logé dans le lointain proche ou dans la proximité du lointain, Kaidara se
manifeste comme un étre insaisissable qui, en rappelant aux voyageurs de sa
présence rapprochée par des signes, les informe par la méme occasion de sa nature
lointaine par 1’idée qu’il ne dispose d’aucune forme permettant de le saisir. Ce qui
nourrit I’1dée qu’il est a la fois présent et absent. Présent parce que trés proche des
voyageurs que leur propre veine jugulaire et absent parce que plus loin d’eux que la
distance qui sépare le ciel et la terre. Présent par sa proximité étroite et absent par
son éloignement, Kaidara se manifeste dans la proximiteé du lointain.

« La proximité du lointain »**, celle qui pousse ou qui amene les voyageurs a
tendre ou a aller vers Kaidara 1’énigmatique, s’appelle « la curiosité »42, Cette
derniére est le fait de tendre vers un étre ou une chose qu’on ne dispose pas ou dont
on n’a pas la connaissance, mais qu’on désire 1’avoir en notre disposition ou la
connaitre. La curiosité est le désir de connaissance, du savoir. C’est par elle que
Kaidara attire les voyageurs a la découverte de sa nature, de son identité qui se perd
durant tout le long du parcours de leur trajet dans une multitude de signes face
auxquels leur étonnement se pose comme la condition sine qua non du dévoilement
de leur état d’ignorance. Cet état se manifeste a deux niveaux. Premierement, C’est
au niveau de I’identité de Kaidara qui se cache a I’intérieur de chaque symbole sans
que les voyageurs ne prennent conscience de sa présence continue et continuelle
parmi eux. Secondement, cela se manifeste au niveau de 1’incompréhension de
chaque signe renfermant plusieurs enseignements pour eux. A ce stade de notre
analyse, laissons place a I’idée de proximité par laquelle Kaidara se définit lui-méme

apres celle du lointain.

140 7asseli Ignace Biaka, « Kaidara : le philosopher africain de 1’énigme de I'Etre », op. Cit., p. 22.
141 Idem, p. 23.
142 bidem.



61

Toujours dans cette perspective de se définir a Hammadi, le héros du récit qui
sortira vainqueur, Kaidara affirme ceci : « Je suis Kaidara, bien proche. »'** Mais,
comment cela peut s’expliquer étant donné que plus haut il se présente comme étant
lointain ? Cette question est, pour nous, une occasion de laisser Kaidara parler de lui-
méme. Il continue en disant : « Parce qu il n’y a ni obstacle ni distance entre moi et
les étres. Je prends la forme que j’estime adéquate ; je laisse tomber les voiles et
supprime la distance si cela me plait. »'** Ainsi dit, la proximité dont parle Kaidara
consiste en son caractere d’étre ce qu’il est.

Kaidara est un Etre qui transcende tout obstacle et toute distance parce qu’il est
lui-méme I’auteur de 1’obstacle et ’auteur de la distance. Mieux, il est celui qui se
cache derriére 1’obstacle et derriére la distance. L’obstacle n’est que sa manifestation.
Quant a la distance, cela tient son sens a son étre, son essence. Il est distant parce que
sans forme adéquate a son étre permettant aux voyageurs de ne pas pouvoir avoir une
idée de sa présence permanente a leur cOté durant leur voyage initiatique. Il est
proche et méme tres proche par le simple fait que, méme si les voyageurs n’ont pas
pu prendre conscience de sa présence, cela n’empéche qu’il soit, lui-méme, I’auteur
des symboles face auxquels les voyageurs se trouvaient tout éblouis par leur
mystériosité.

La proximité de Kaidara est une proximité couverte par un voile qui empéche sa
vision par les étres ; voile qui, seul lui-méme a le monopole. Il ne leve ce voile entre
lui et les étres que par sa propre volonté. Et, cette volonté ne s’exprime qu’en faveur
de celui qui aura réussi a percer le mystére de 1’initiation comme se fit le cas de
Hammadi, le héros du récit. Durant tout le long du trajet sur le chemin de I’initiation,

Kaidara, qui se déefinit par sa nature lointaine, se trouvait assez proche des voyageurs

143 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 167.
144 |bidem.



62

par ses manifestations sous forme de symboles. Ces symboles représentaient les
épreuves liées a la quéte de la connaissance. Cette derniere phrase nous ameéne a nous
interroger sur la nature et le sens des épreuves rencontrées sur le chemin de

I’initiation.

CHAPITRE Il : LES EPREUVES DU SAVOIR

Une épreuve est, avant tout, une difficulté qu’on fait subir ou qu’on soumet a un
individu dans I’intention d’apprécier ses qualités mentales, physiques, intellectuelles
ou morales. L’enjeu de ces examens consiste a juger ses capacités, ses potentialités
afin de lui octroyer un poste, un grade, un titre ou encore une dignité. De cette
maniére, I’épreuve serait un moyen et le plus efficace d’ailleurs, de tester les
compétences d’une personne afin de savoir si elle posséde les atouts nécessaires lui
permettant de faire bon usage de ce qui lui sera octroyé apres le franchissement des
épreuves. Cela peut étre un diplome, un certificat ou I’acquisition d’un savoir, d’une
richesse ou encore d’une satisfaction a la fois intérieure qu’extéricure apres avoir
surpassé les épreuves. Au vu de ce qui vient d’étre mentionné au sujet des épreuves,
nous nous intéresserons maintenant a la nature et au sens des épreuves rencontrées

par les voyageurs sur le chemin de ’initiation.

1- La nature des épreuves

Du latin natura, la nature, dans le cadre de cet intitulé, loin de le penser comme
I’ensemble du monde physique formant un Tout comme le pense Baruch Spinoza
dans son ouvrage intitulé Ethique'*®, est plutot 1’élément constitutif d’un étre ou
d’une chose. Autrement dit, I’approche que nous faisons de la notion de nature est

plutdt une approche liée au caractere et non a la totalité du monde dont parle Spinoza

145 Baruch De Spinoza, Ethique, trad. Saisset, 1849 : Version 1.0, PDF-04 Juin 2002, David Bosman. Url :
http://www.spinozaetnous.org.



http://www.spinozaetnous.org/

63

en termes de Nature. Le caractere est, en effet, une marque ou un signe distinctif, une
propriété de quelque chose ou de quelqu’un. En un mot, il faut entendre par la notion
de nature ce qui constitue une chose ou un étre. Renvoyant au sujet, la chose designe
les épreuves. L’analyse, dans cette partie, consistera a montrer ce qui caractérise ou
encore les éléments constitutifs des épreuves rencontrées sur le chemin de
I’initiation. I1 s’agira, pour nous, de faire un etalage des éléments constitutifs de ces
épreuves afin de leur donner plus de visibilite.

Les épreuves rencontrées sur le chemin de ’initiation par les trois voyageurs ont
une image bien précise. Elles se présentent comme une échelle que chaque voyageur
et donc chaque étre humain, puisque « chacun de ces trois voyageurs symbolise (...)
un état de notre étre total »**, doit grimper pour atteindre le sommet au bout duquel
se loge la connaissance. Sans épreuve, il n’y a pas de connaissance véritable. C’est
le dépassement des épreuves qui donne la valeur au savoir en le rendant authentique.
Quant au savoir, il donnera de la valeur a I’avoir et au pouvoir. C’est pourquoi, aux
multiples épreuves de la vie, I’homme ne doit pas étre un simple spectateur prét a
subir et rester dans le désarroi, mais chercher a les comprendre et a les surpasser
comme Hammadi qui a réussi a le faire sur le chemin de I’initiation. C’est, en réalité,
cette attitude de I’homme vis-a-vis des épreuves de la vie qui le conduira au succes.

Selon Christian Bobin, dans Un désordre de pétales rouges, « le succes est une
épreuve que [’on reserve a ceux que l'indifférence n’a pas su tuer »*'. Cela dit, le
succes, pour lui, se trouve au bout des efforts qu’on fournit pour surpasser les
épreuves. De la maniere qu’on ne peut atteindre le succes sans effort ; de cette méme
maniere, on ne peut atteindre la connaissance sans effort. Et, le plus grand bien qu’un

individu puisse avoir, selon Hampaté B4, est la connaissance, le savoir. C’est le plus

146 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit. p. 176.
147 Christian Bobin, Mozart et la pluie suivi par un désordre de pétales rouges, Paris, Lettres Vives, Distri. Harmonia
Mundi, 1997, p. 54.



64

grand bien que I’individu peut avoir pour sa satisfaction intérieure qu’extérieure.
C’est un trésor pour I’homme. Un trésor qui, s’il I’entretient bien ou s’il utilise &
bon escient le conduira a 1’avoir et au pouvoir que désire la majeure partie des
hommes. Avec une telle valeur, il est d’une importance capitale que le chemin de
I’initiation soit parsemé d’une multitude d’épreuves afin de savoir si I’étre a initier
est apte a recevoir la connaissance ou pas. Voici justifiée I’importance de la présence
des épreuves sur le chemin de I’initiation. Les épreuves, face auxquelles se
trouveront Hammadi, Dembourou et Hamtoudo dont les deux derniers sortiront
perdant a cause de leur amour dirigé vers le matériel, ¢’est-a-dire vers 1’avoir et le
pouvoir ; et le premier sortira vainqueur a cause de son amour pour le savoir.

Les épreuves rencontrées par les voyageurs sur le chemin de I’initiation ne sont
rien de moins ni rien de plus qu’un Kaidara en action, un Kaidara déguisé en vue de
montrer a chacun des voyageurs leur nature propre. Ces symboles ne sont qu’une
manifestation de Kaidara visant a conduire les voyageurs et par la méme occasion
chaque individu a une réflexion approfondie sur soi, sa nature et son étre ; et savoir
gue notre premier objectif doit étre la recherche de la connaissance pour une
meilleure construction de notre vie individuelle et sociale. Les signes rencontrés sont,
en effet, une représentation symbolique de Kaidara. Représenter dans le sens de re-
présenter est une nouvelle présentation, une double présentation ; c’est-a-dire la
présentation de la présentation. De cette maniere, les symboles rencontrés « au pays
des nains »'*8 sont une présentation de la présentation de Kaidara. En un mot, ces
signes sont I’autre de Kaidara. Un Kaidara déguisé et voilé de sorte a ne pas permettre
aux voyageurs de prendre conscience de sa présence aupres d’eux.

Kaidara est a la fois I’auteur des symboles et celui qui se cache a I’intérieur de

ces symboles qui le constituent. Il affirme a cet effet :

148 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 27.



65

Je suis, 6 Hammadi, celui qui se cachait dans la poussiére quand vous avez rencontré le
caméléon ; qui était perché sur la pierre quand vous parliez & la chauve-souris ; qui s ébatait
sur le sable blanc quand vous apparut le scorpion. Je me reposais sur [’éminence latéritique
quand vous tentiez vainement de boire a la mare. Je traversais la vallée de gravier quand
vous étanchiez votre soif au trou inépuisable. Je pétrissais [’argile quand l’outarde se moquait
de vous. Je comptais mes gravillons de quartz quand vous étiez & hauteur du bouc.
J’examinais du sable noir quand vous vous reposiez sous les deux arbres. J’étais dans le
bédrock quand le coq se transmua en bélier puis en taureau puis en incendie. Je nageais dans
[’eau qui alimentait les deux puits riches égoistes.}*

Cette présentation est une maniere pour Kaidara de faire savoir a Hammadi que celui
qu’ils aspiraient tant a rencontrer au travers de tous ces symboles étaient, en réalité,
celui qui se manifestait a travers ces signes. Il était ces symboles. Cela s’explique,
non seulement, par le passage précité, mais aussi dans le passage suivant : « Je suis
le petit vieux du grand fromager, je suis la ville inhospitaliere, je suis la bourrasque,
je suis les eclairs, je suis la lionne qui tua et la riviere qui avala, je suis la pirogue
sabordée, je suis le passeur. »'%° [l ressort de cette assertion que Kaidara est, non
seulement, la cause des épreuves, mais aussi celui qui dévora Hamtoudo, noya
Dembourou et faisant de Hammadi le vainqueur du récit a cause de son amour pour
le savoir. Le maitre initiateur est lui-méme les épreuves liées au savoir. Il est, d’une
manicre ou d’une autre, un obstacle a son acquisition.

Il n’y a pas de savoir véritable sans épreuve. Cette derniére est franchissable
par la patience et ’endurance. Ces deux dernieres caractéristiques doivent étre ce qui
caractérise celui qui est avide de savoir, qui est curieux quant a I’acquisition de la
connaissance. Seul I’amour du savoir peut nous aider a faire face aux eépreuves afin
de ne pas succomber aux tentations. Chaque individu, tout comme Hammadi, doit
parvenir a percer le mystére des épreuves, parce que chaque épreuve a une

signification. Tout a un sens, rien n’est banal. Tout renferme un enseignement

149 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 164.
150 |dem, p. 165.



66

couvert d’un voile qui empéche sa vision. C’est a nous de rester focalisé sur
I’essentiel pour ne pas se perdre comme Hamtoudo et Dembourou.

A travers ces deux voyageurs, nous pouvons affirmer qu’il peut y avoir
épreuve sans savoir si véritablement le savoir n’est pas ’objectif visé des étres
éprouvés. Mais, dire le contraire de cette affirmation serait absurde, parce qu’il ne
peut y avoir de savoir véritable, de connaissance certaine sans épreuve. Le savoir et
les épreuves sont deux choses indissociables, ils vont de paires. L une est la condition
d’acquisition de I’autre. On passe par I’'une pour aboutir a I’autre. Autrement dit, on
passe par les épreuves pour aboutir au savoir. C’est ce que Kaidara, a travers sa
pluridimensionnalité, sa multiformité, tente de faire comprendre aux voyageurs a
travers des signes ou symboles. Mais, lesquels des symboles ?

Il s’agit des symboles qui vont au-dela de I’entendement humain. Des
symboles que 1’esprit humain est incapable de comprendre par ses propres efforts
personnels sans 1’aide de 1’auteur de ces signes. C’est pourquoi, la vue de ces
symboles laisse les voyageurs perplexes. Ils sont convaincus d’une chose, c’est que
cela ne reléve pas du fortuit ni du hasard. Par leur comportement, leur agissement,
les symboles parlent. Mais, que disent-ils ? Leur apparition et leur disparition sont
comparables a un messager transmetteur d’un message qui est d’une importance trés
capitale. Mais lequel ? Ils semblent véhiculer un enseignement auquel les voyageurs
restent indifférents. Ces derniers sont tous éblouis, tous épatés, mais ils ne
comprennent rien pourtant. Le « caméléon »*!, la « chauve-souris »*?, le «

scorpion »3, la « mare »*, le « petit trou »*° inépuisable, « /’outarde »*°, le

151 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 31.
152 |dem, p. 32.
153 |dem, p. 34.
154 |dem, p. 37.
155 |dem, p. 41.
156 |dem, p. 43.



67

« bouc »*7, « les deux arbres »*8, le « vieillard serpentiforme (et) le coq »**°, « les
trois puits »*°, « [’homme au bois mort »'%! et « la case nauséabonde »'%?, tous
affirment avoir leur secret entre les mains de Kaidara. C’est en effet une maniére
pour le maitre initiateur de fouetter le désir de savoir chez les apprenants afin qu’ils
puissent tendre vers ce qui est le plus essentiel de tout, parce que capable de conduire
I’homme en toute tranquillit¢ a tout. Contrairement a Dembourou et Hamtoudo,
Hammadi a compris la lecon et est finalement sorti vainqueur. Cela a été possible par
le simple fait d’avoir nourri son désir du savoir. Ce désir le conduira a la découverte
de la connaissance du sens des épreuves rencontrées sur le chemin de I’initiation.
Cette decouverte lui sera faite par Kaidara lui-méme, le dieu de 1’or et de la
connaissance qui est, par ailleurs, 1’auteur de toutes ces épreuves. Quels sont donc

les sens que Kaidara enseignera a Hammadi ?

2- Le sens des épreuves

Parler du sens des épreuves, revient a définir les différentes significations.
Autrement dit, a donner les enseignements que 1’on peut tirer des différentes
manifestations de Kaidara rencontrées par les voyageurs sur le chemin de I’initiation
en vue de parvenir a une vie individuelle et sociale pleinement accomplie. En effet,
chague manifestation de Kaidara ou encore chaque symbole rencontré sur le chemin
de I’initiation n’est pas fortuit. Chaque symbole symbolise un message symbolique
qui est censeé frapper la curiosité de tout individu attentionné par la connaissance. lls
renferment des enseignements pour tout individu animé par le désir de savoir, car le

savoir et la connaissance nous liberent des griffes de 1’ignorance pour une vie

157 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 47.
158 |dem, p. 37.
159 |dem, p. 55.
160 |dem, p. 65.
161 |dem, p. 67.
162 |dem, p. 68.



68

pleinement réussie. Ainsi, loin d’étre des simples symboles face auxquels 1’individu
reste stupéfait et emerveillé, les différentes manifestations de Kaidara sous forme de
symbole sont des signes significatifs qui permettent non seulement a 1’individu de
parfaire son rapport de soi a soi, mais aussi de soi a la société.

Tout comme les deux faces d’une piéce, les symboles rencontrés sur le chemin
de I’initiation ont chacun une double signification, un double enseignement visant a
accompagner chaque étre dans sa construction de soi ainsi que celle de son entourage,
c’est-a-dire la société. Chaque symbole comprend, en réalité, un sens « diurne »3
et un sens « nocturne »'%, Le diurne renvoie au jour, a la clarté et donc au bon
comportement que doit adopter chaque individu pour une bonne construction de soi
ou pour son propre bonheur ainsi que celui des autres. Quant au nocturne, il désigne
la nuit qui symbolise I’obscurité. Cette derniére renvoie aux mauvais comportements
gue chaque étre doit fuir et bannir pour son propre bien-étre ainsi que celui de la
communauté. Nous disons chaque étre parce que comme le souligne Hampaté
Ba : « Toute chose a nécessairement une face diurne et une face nocturne. »*® Ainsi,
c’est a I’homme de savoir faire la part des choses en fuyant la nocturne qui est source
de destruction de soi et de la société pour ne s’attacher qu’au diurne qui est source
de paix, de bonheur et de tranquillité intérieure et extérieure. Par ces manifestations
de Kaidara, I’enseignement est prodigué a deux volets. Le volet positif pour qu’on
puisse s’appliquer davantage et le volet négatif pour que chaque individu s’en
éloigne. A en croire Kaidara lui-méme sous la forme du vieux mendiant, « chaque
symbole a un, deux ou plusieurs sens »%. Cela dit, chaque symbole véhicule une

multitude d’enseignement tant au sens diurne qu’au sens nocturne.

163 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 127.

164 |bidem.

165 Amadou Hampéaté Ba, Amkoullel [’enfant peul, Mémoires (1% tome), Abidjan, Actes Sud, Arles, 1991, coll. de
poche Babel, Actes Sud, 1992, p. 414.

166 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit. p. 127.



69

La toute premiere manifestation que donne Kaidara de lui-méme sous forme
de symbole symbolique et significatif qu’apprendra Hammadi a la fin du récit a cause
de son amour excessif pour le savoir est un caméléon. Par les multiples
caractéristiques de cet animal multicolore et prudent dans tous ses actes et gestes,
Kaidara enseigne a 1’individu attentionné I’importance de la sociabilité, de la
prudence dans chaque action et geste que nous allons entreprendre, de la froideur
d’esprit avant toute prise de décision et de I’art de persuader par les verbes son
auditoire ou son adversaire. « L’homme (étant) par nature un étre politique »°7,
selon Aristote, doit étre a mesure, pour une bonne cohabitation dans la sociéte, de
savoir s’adapter a toute situation et savoir agir prudemment méme dans les prises de
décision pour une bonne collaboration avec ses semblables ou pour une bonne
gestion de la société pour celui qui détient le pouvoir. Mais, a c6té de ces bonnes
meeurs, Kaidara améne aussi 1’homme, a travers le caméléon, a s’éloigner de
I’hypocrisie, le manque d’originalité, le mensonge ainsi que la tromperie, qui sont
des maux qui conduisent, non seulement, a la destruction de 1’individu, mais aussi
de toute société. Voila que les enseignements de Kaidara viennent de prendre leur
envol.

Sur le chemin de I'initiation, tout juste apres la disparition du caméléon, les
trois voyageurs font la rencontre d’un animal qui est du lot des oiseaux par ses ailes
et du lot des mammiféres par ses dents. Il s’agit 1a d’une chauve-souris qui est, selon
Hampaté B4, « ['image de la perspicacité »*% ; ¢’est-a-dire de la clairvoyance, de la
lucidité, de la sagacité et de la subtilité. La chauve-souris est un animal doué d’un
esprit pénétrant et capable d’apercevoir ce qui échappe a toute chose et a tout étre.

L’une de ses particularités est le fait qu’elle « voit méme dans [’obscurité, alors que

167 Aristote, Ethique & Nicomaque, trad. Jean Tricot (1893-1963), Les Echos du Maquis, v. : 1, 0, Livre 1, janvier 2014,
(1097a-1097b), p. 27.
168 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 133.



70

tout le monde est plongé dans une grande nuit »'%, La présentation de ce symbole
aux voyageurs est une maniere, pour Kaidara, de montrer a chaque individu
I’importance de 1’unité des étres qui doit aller au-dela de toute barriere ethnique,
raciale et sociale et également I’importance d’avoir une écoute fluide et attentionnée.
Par sa présentation sous forme de chauve-souris, Kaidara fait aussi une mise en garde
contre 1’indifférence, I’aveuglement vis-a-vis de la vérité et ’amour de la fausseté.
L’individu, peu importe son statut social, doit étre un adepte de la vérité et non de la
fausseté pour I’instauration de I’ordre a la fois intérieur qu’extérieur.

S’agissant du scorpion, autre manifestation de Kaidara sur le chemin de
I’initiation, Sa présence au-devant des voyageurs consiste en une certaine maniere
pour le dieu de ’or et de la connaissance d’interpeler I’individu sur les efforts que
chaque parent met en 1’ceuvre pour la survie de I’enfant et par la méme occasion nous
instruit sur les méfaits de la méchanceté. C’est un animal qui montre le sens du
sacrifice parental et appelle chaque étre humain a la reconnaissance envers les
parents. En effet, le scorpion, compte tenu du fait que « ses petits labourent ses flancs
et mangent ses entrailles avant de naitre »'7°, symbolise ’abnégation et le sacrifice
que chaque mere fait dans la souffrance pour donner vie a un étre. La présentation
de cet animal renvoie a un appel, a une prise de conscience de chaque individu sur
I’effort que chaque mére fait pour donner naissance a un nouveau-né et par la méme
occasion nous améne a leur apporter notre respect et tout I’honneur qu’on leur doit.
Mais, en méme temps que le scorpion est symbole de la valorisation des parents et
surtout de la mere, il est aussi symbole d’un esprit doté d’une méchante humeur qui
fait manifester en lui un goat pour la querelle. Cela s’explique par le fait qu’il soit

doté « de venin qui alimente un aiguillon toujours bandé et prét a piquer, a tuer celui

169 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 133.
170 |dem, p. 135.



71

qui le frole »'7*, 11 s’agit, ici, d’un esprit agressif qui est toujours prét a combattre ou
un esprit belliqueux qui ne pense qu’assujettir son semblable.

L’unité et la tranquillité sont les vertus auxquelles Kaidara invite chaque
individu a adopter a travers sa manifestation par la mare bien gardée par des reptiles
venimeux empéchant tout accés aux étrangers. A travers cette méme mare, Kaidara
met en garde tout individu contre 1’égoisme et 1’avarice. Ces deux vices conduisent
I’homme, non seulement, a 1’assujettissement de ses semblables a travers une
méchanceté extréme, mais aussi a I’injustice vis-a-Vvis de notre propre personne, notre
propre étre. En effet, I’égoisme consiste a privilégier notre propre intérét au détriment
de celui du reste du monde. Or, en piétinant I’intérét général, on piétine notre propre
intérét sans le vouloir ; car I’homme est avant tout un animal politique pour qui la
solitude représente un cachot. Quant a 1’avarice, il est un mal qui pousse I’homme a
étre un harpagon, un étre parcimonieux et pingre. Son amour pour 1’avoir s’avere
tellement excessif qu’il le conduit a sa perte comme a été le cas de Dembourou et
Hamtoudo. La fuite de ces deux vices se pose comme une tension vers la générosite.

La cinquiéme manifestation du dieu de I’or et de la connaissance sous la forme
de petit trou qui arrive a abreuver les trois voyageurs sur le chemin de 1’initiation
malgré sa petitesse symbolise la générosité. Cette derniére est praticable non
seulement avec la force physique de 1’individu, mais aussi et surtout avec son avoir.
Concernant la force physique, il s’agit du don de soi pour s’aider et aider une
personne, une communauté autant de fois qu’on a la capacité de le faire sans rien
attendre en retour. S’agissant de 1’avoir, ¢’est une disposition pour I’individu a
donner de sa richesse ou de ce qu’il posséde comme matériel avec I’intention d’aider
ceux qui sont dans le besoin sans arriere-pensée. Cette facilité de donner son avoir

aux necessiteux et aux besogneux, loin de nous appauvrir, accroit davantage notre

1 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 135.



72

avoir. C’est dans cette perspective que Hampaté Ba écrit . « L’ homme humble et
charitable donnera toujours mais ne s appauvrira point. »*’?> Cette vision de la
générosité vient ainsi pour contredire 1’opinion commune qui pense qu’en donnant
assez, I’on finit par s’appauvrir. C’est avec Gaston Bachelard que nous apprenons
que « [’opinion pense mal ; elle ne pense méme pas »'"3, car le fruit de sa pensée
reste non fondé. Ainsi, la générosité, loin d’appauvrir I’homme, fructifie et accroit
davantage notre avoir ; parce que, « qui donne de bon caeur trouvera toujours de quoi
donner ».17* Tels sont les bienfaits de la générosité.

Plus loin, sur le chemin de I’initiation, les trois voyageurs apercoivent une
outarde dont le premier regard donne une idee préconcgue sur la facilité de sa saisie,
mais que I’action dira tout le contraire. Une autre manifestation de Kaidara afin
d’éprouver les voyageurs pour voir s’ils sont aptes a recevoir le savoir qui les
conduira au sommet de I’¢chelle. L outarde symbolise la frivolité de ce monde, sa
supercherie ainsi que 1’état d’une famille polygame. Le monde est, en effet, orné de
tous les délices de I’ame qui font qu’il est verdoyant et désirable. Mais, ces délices
vers lesquels I’individu tend en longueur de journée au point de s’oublier lui-méme
ne sont qu’une futilité dans la mesure ou ils sont non seulement éphémeres, mais
aussi du fait que personne ne peut atteindre, malgré la multiplication des efforts, la
satisfaction totale de ses désirs. L’homme, malgré tous ses efforts, ne peut dompter
ce monde, parce que comme 1’outarde, il échappe toujours a I’homme qui tente de le

saisir. Hampaté Ba dira a cet effet :

Ce monde est comme un oiseau qui n’a qu’'un pied et qui bat de [’aile. Tout homme qui
[’apercoit croit pouvoir s’en saisir, mais l’oiseau bizarre se faufilera toujours entre les
pieds de chasseurs et ira narguer un peu plus loin, tout en semblant lui dire : viens... cette
fois-ci tu m’auras stirement 1*7°

172 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., pp. 138-139.

173 Gaston Bachelard, La formation de I’esprit scientifique, Paris, Vrai, 2004, p. 16.
174 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 139.

175 |dem, p. 141.



73

Cette assertion montre a quel point la supercherie de ce monde est extréme au point
de donner a chaque instant de vils espoirs a I’homme ambitieux qui veut tout avoir
en sa possession et qui finit par le trahir comme si de rien n’était.

Par le bouc barbu en perpétuelle érection, les deux arbres qui s’interchangent
leur verdure et le cog qui se métamorphose, Kaidara nous enseigne la puanteur du
déshonneur, de celui qui gaspille sa semence dans la fornication et I’adultére ainsi
que la rivalité des éléments qui forment le monde et les conséquences d’un secret
mal gardé. La rivalité est ce qui constitue le monde. Elle est « une des grandes et
puissantes lois secrétes de la nature ».2’® Le monde est fait d’une suite d’éléments
contradictoires qui se succédent. Héraclite parlera de I’harmonie des contraires. Le
monde, ainsi congu, peut étre réduit en miette par la mauvaise gestion d’un secret
qui, lorsqu’il s’échappe des deux lévres, peut anéantir tout un Etat. Nous terminons
le sens des symboles avec les trois puits et I’homme qui soupése sa charge. Le
premier renvoie a I’insouciance des riches qui ne pensent qu’a se faire du bien
mutuellement tout en abandonnant le pauvre et le besogneux dans la misére et le
second a I’envieux qui n’est jamais satisfait de ce qu’il possede. Pour la case
nauséabonde que nous n’avons pas encore mentionnée jusqu’a présent, nous nous en
tenons a la signification que donne Niamkey-Koffi. Il stipule a cet effet ceci : « La
case nauséabonde symbolise la tombe ou se transforment les étres et ot s opére la
métamorphose morale, matérielle et intellectuelle. »” C’est, en d’autres termes, le
lieu qui marque la renaissance d’une nouvelle personnalité tant au niveau morale et
matériel qu’au niveau intellectuel. C’est le lieu de transformation de 1’individu par
excellence.

A T’issue de ce qui précéde, il convient de retenir que Kaidara est un dieu

énigmatique. Son énigmaticité s’explique par le fait qu’il se meut au travers des

176 Amadou Hampaté B4, Kaidara, op. cit., p. 146.
17 Niamké-Koffi, Une lecture de Kaydara, op. cit., p. 20.



74

symboles pour éprouver les initiés sur le chemin de I’initiation. Cette manifestation
de Kaidara ne fait pas de lui un étre qui se définit par le savoir, mais un étre qui se
cache derriére tout savoir profitable dont I’individu ne peut avoir acces sans toutefois
passer au crible des épreuves. En se réduisant aux symboles renfermant plusieurs
significations qui sont a mesure de conduire I’individu a sa réalisation pléniére,
Kaidara se pose comme le maitre initiateur. Le dieu du savoir, loin d’étre le savoir,
devient celui par qui I’accession au savoir vrai est possible. Il est, a la fois, épreuve
par ses manifestations et instructeur du sens des épreuves. Le fait qu’il soit, lui-
méme, épreuve et instructeur est ce qui definit sa proximité vis-a-vis de I’initi¢, alors
qu’il est lointain par sa nature. Le lointain proche devient ainsi 1’une des
caractéristiques du dieu du savoir qui vient asseoir son ambiguité et son enigmaticite.
I1 faut aussi comprendre que 1’appellation dieu du savoir érige Kaidara au rang de
celui qui donne sens au savoir ; dont I’acquisition est capable de conduire I’individu
au pouvoir et a sa réalisation pléniére. De cette maniére, la quéte de 1’étre du savoir

s’avere nécessaire pour quiconque espere une satisfaction complete de soi.



TROISIEME PARTIE : DE LA SOURCE DE LA DESTRUCTION DE
L°’HOMME A L’EDUCATION A L’ETRE DU SAVOIR : UN MOYEN
D’ACCES AU POUVOIR

75



76

Indispensable a la bonne marche de I’humanité, le savoir et le pouvoir ne
peuvent étre séparés I’un de 1’autre parce qu’obéissant a la méme dialectique. Mais,
nous constatons malheureusement cette triste réalité de nos jours. Le savoir se trouve
dissocié du pouvoir. Or, le pouvoir sans le savoir est cause de mauvaise gestion des
biens publics. En d’autres termes, une gouvernance sans savoir conduit a la mauvaise
gouvernance et a la corruption. Toute société victime de ces fléaux est a la merci de
I’ignorance. La notion de 1’ignorance employée, ici, ne signifie pas étre dépossédé
de savoir, parce qu’a notre avis, I’homme peut étre ignorant de ce qu’il sait. La
recherche de 1’Etre du savoir est, non seulement, profitable & I’homme dans sa
construction individuelle, mais aussi lui permet 1’acces a un avoir et un pouvoir

nobles et profitables préservés de tous les dangers de I’ignorance.



77

CHAPITRE | : L’ORIGINE DE LA DECHEANCE DE L’HOMME

La déchéance est une action de faire déchoir. Ce dernier consiste a tomber dans
un état moins brillant, moins avantageux. C’est plus ou moins le fait d’étre dépossédé
de quelque chose, d’en étre privé. C’est une sorte de régression et d’affaiblissement.
En ce sens, on peut parler de decheance mentale, de déchéance morale, de déchéance
intellectuelle et/ou de déchéance humaine. 11 s’agit, la, d’une dégradation physique,
de décrépitude et de décadence morale, mentale et intellectuelle qui conduisent
chaque individu a la chute, a la misére ou encore a une perte de soi. Ainsi défini, ce
chapitre va constituer, dans les lignes qui suivront, a faire mention des causes de la

déchéance de I’homme.

1- La quéte aveuglée de 1’avoir et du pouvoir : cause de déchéance de ’homme

Nous vivons, présentement, dans un monde ou, tout comme Dembourou et
Hamtoudo, plusieurs individus tendent a leur perte. Henry Gee, philosophe
paléontologue, dira, a cet effet : « En tant qu’espéce dominante, nous sommes 0éja,
sans doute, en train de marcher vers notre propre mort. »’® Nous sommes tous
orientés sur un chemin qui apparait, en tout évidence, chaotique, aussi bien pour notre
satisfaction intérieure qu’extérieure ; c’est-a-dire pour notre réalisation pléniére et
celle d’autrui. La focalisation sur ce chemin non essentiel et non nécessaire, mais
plutdt destructeur, a fini par faire de I’homme un étre immoral et sans coeur qui est
prét a tout pour atteindre ses objectifs. Cette immoralité et cette méchanceté de
I”’homme ont atteint un niveau tel qu’il s’est fixé une maxime dépourvue de tout
caractere moral et de tout compassion a 1’égard d’autrui. Laquelle maxime est :

« Tout chemin méne a Rome. »'"®

178 Henry Gee, Nature, cité par Céline Deluzarche, « Pourquoi I’humanité court inexorablement & sa propre perte »,
Korii, 29 décembre 2021.

179 Instruction civique et morale : Découvrir les principes de la morale, « Maximes et proverbes », cycle 2, LFAY, 22
septembre 2013, p. 2. Url : http://lecolede.ngaoundaba.com



http://lecolede.ngaoundaba.com/

78

Cet adage de I’opinion publique a caractére immoral et vulgaire montre a quel
point ’homme est prét a satisfaire son désir aveuglé de 1’avoir et du pouvoir méme
s’il lui faut oOter la vie a son semblable. Bachelard n’a pas eu tort d’affirmer :
« L opinion pense mal, d’ailleurs elle ne pense pas . elle traduit des besoins en
connaissance (...) On ne peut rien fonder sur l’opinion, il faut d’abord la détruire,
elle est le premier obstacle a surmonter. »*° Partant de cette assertion qui montre
I’inauthenticité et la non crédibilité de toute connaissance basée sur 1’opinion, nous
disons que I’adage « tout chemin méne & Rome » est inapproprié a la raison humaine.
Il est inauthentique et non crédible par le simple fait que cela émane, non seulement
de I’opinion publique, mais aussi ouvre la porte a la cruauté et a la bestialité quant a
la recherche de I’avoir et du pouvoir.

La richesse et le pouvoir sont désormais au centre de la préoccupation de
I’humain. Or, Aristote nous apprend que « la richesse n’est évidemment pas le bien
gue nous cherchons : ¢ ’est seulement une chose utile, un moyen en vue d’une autre
chose. »!8! Cela dit, la richesse ne doit pas autant préoccuper I’homme jusqu’a ce
qu’il perde de vue I’essentiel. Mais, I’homme d’aujourd’hui a accordé tellement
d’importance a I’avoir, il I’a tellement valorisé qu’il a fini lui-méme par se faire avoir
par ’avoir au lieu d’avoir I’avoir. En effet, I’avoir, au lieu de devenir la propriété de
I’homme, c¢’est plutdt le contraire qui s’est finalement imposé. L homme est devenu
la propriété de I’avoir. Il n'a plus le contrdle de soi quant a la recherche de 1’avoir.
On dirait plutdt que c’est 1’avoir qui cherche a 1’avoir au point de prendre en otage
ce qui le distingue de I’animal, c’est-a-dire la raison. Cette derniere est devenue
prisonniere de I’avoir au point de perdre la faculté de juger.

Cet instinct divin et guide infaillible de ’homme dont parlait Rousseau a fini

par se faire asphyxier par I’amour aveuglé de 1’avoir. Cette réalité nous amene a

1% Gaston Bachelard, La formation de Iesprit scientifique, op. cit., p. 16.
181 Aristote, Ethique & Nicomaque, op. cit., (1095b-1096b), p. 24.



79

affirmer, en toute sérénité, que la recherche aveuglée de 1’avoir et du pouvoir est
I’opium du peuple. L’opium est le latex extrait du pavot somnifere. C’est une drogue
utilisée pour endormir la conscience du peuple. Tel est 1’effet que la recherche
aveuglée de I’avoir et du pouvoir a sur la conscience de ’homme. Le fait, pour
I’individu, de chercher I’avoir et le pouvoir par tous les moyens qui se présentent a
lui, c’est accepter d’étre la proie de 1’avoir et du pouvoir. Autrement dit, c’est
accepter, non seulement, sa propre destruction, mais aussi celle de 1’autre. C’est,
d’une certaine maniére, mettre en danger sa liberté et mettre a I’épreuve la sacralité
de sa vie. L’homme est aujourd'hui a la merci de I’avoir et du pouvoir. 1l ne fait pas
de ces deux entités ce qu’il veut, mais c’est elles qui font de lui ce qu’elles veulent.

Face a I’avoir et le pouvoir, I’homme n’a ni régle ni principe. Ses regles et ses
principes lui sont dictés par I’avoir et le pouvoir. De cette maniere, I’homme devient
esclave de son avoir et du pouvoir s’il en dispose réellement. Dans le cas contraire,
il devient un étre immoral et cruel prét a passer par mille chemins atroces pour en
avoir. Cette fagon de chercher 1’avoir est ce qu’Aristote appelle la
« chrématistique »8. Cette derniére est une « pratique qui consiste a accroitre ses
revenus et a entasser de [’argent pour lui-méme sans limite »83, Or, selon Hénaff,
« cette pratique dénature la richesse, elle sort I’argent (...) de I’espace de la cité ».
En effet, sans régle ni principe, I’homme se trouve abandonné et jeté dans la nature
a la recherche de I’avoir et du pouvoir qui finalement lui imposent leurs regles et
principes. Lesquels régles et principes le conduisent, non seulement, a se vilipender,
mais aussi a chosifier son prochain.

Cette chosification de 1’autre est cause de la destruction de 1’humain.

L’homme se trouve instrumentalisé¢ au profit de 1’avoir et du pouvoir. L’ordre est

182 Jean Beaujouan, « L’argent et le lien social », in Conférence, Paris, 12 rue Saint-Sulpice, 75006, 2006, p. 6.
183 | bidem.
184 Hénaff M., Le prix de la vérité, le don, [’argent, la philosophie, Paris, Seuil, 2002, p. 108.



80

ainsi renversé. L avoir et le pouvoir ont pris la place de I’homme et vice-versa. Ils
ont, dans notre société d’aujourd’hui, une valeur telle que I’homme en est devenu un
moyen. Nous pouvons illustrer cela avec I’exemple de Saccard, tel que Zola le donne

a voir dans L 'Argent en ces termes :

Il avait partagé sa femme avec son fils, vendu son fils, vendu sa femme, vendu tous ceux
qui lui étaient tombés sous la main ; il s’était vendu lui-méme, et il la vendrait elle aussi, il
vendrait son fils, il battrait monnaie avec leurs cceurs et leurs cerveaux. Ce n’était plus qu’un
faiseur d’argent, qui jetait a la fonte les choses et les étres pour en tirer de 1’argent. (...)
Ah ! I’argent, ’horrible argent qui salit et dévore 8

C’est pourquoi, il n’est pas étonnant aujourd’hui d’assister a des sacrifices humains

et bien d’autres cultes allant dans ce sens dans le seul but d’acquérir 1’avoir et le
pouvoir ; surtout avec I’avénement des ‘’brouteurs’’. En parlant de ces derniers, leur
broutage ne consiste pas a brouter des herbes comme cela est connu des animaux,
mais a brouter I’homme. De cette maniére, ’homme devient un danger pour son
semblable. Il n’est donc pas étonnant d’entendre Hobbes affirmer que « tout homme
est /’ennemi de tout homme »*8¢,

La recherche aveuglée de 1’avoir et du pouvoir pervertit ’humain et le
dévalorise en le dépouillant de toutes les qualités humaines et naturelles. Pour 1’avoir
et le pouvoir, I’homme ne devient qu’une proie pour son semblable. Il devient un
moyen, pour lui, d’atteindre son objectif. L’homme, au lieu d’étre traité comme une
fin en soi, selon la perspective kantienne, se trouve marchandé et monnayé par son
prochain. Cela s’explique par la vision qu’il a de son prochain quant a la recherche
de I’avoir et du pouvoir. C’est la raison pour laquelle Marx stipule en ces termes :
« La perversion et la confusion de toutes les qualites humaines et naturelles, la
fraternisation des impossibilités, la force divine de (I’avoir) sont impliquées dans

son essence en tant qu’essence genérique aliénée, aliénante et s’aliénant, des

185 Emile Zola, L Argent, Paris, Le Livre de poche classique, 1998, p. 288.
18 Thomas Hobbes, Léviathan, Trad. Philippe Folliot, version Numérique, 23 Novembre 2002, Chapitre X111, p. 108.



81

hommes. Il est la puissance aliénée de I’humanité. »®" Cela dit, la cruauté, la
méchanceté et la bestialité sont les vices qui accompagnent cette recherche aveuglée
de I’avoir et du pouvoir. Ce qui réduit le genre humain a une miette dont la dignité
et la valeur ne sont plus au rendez-vous. L’avoir est, selon Marx, « une puissance
corruptrice de l'individu, des liens sociaux (...) »®. C’est ’avoir qui transforme la
fidélité en infidélité, I’amour en haine, la vertu en vice, etc. Ce détournement de
I’homme vers ces actions néfastes qui détruisent le genre humain ne sont que des
signes démontrant la médiocrité de I’homme quant a la recherche aveuglée de 1’avoir
et du pouvoir.

La recherche aveuglée de I’avoir et du pouvoir a fini par conduire I’homme a
une mediocrité intense. L’avoir et le pouvoir ont donn¢ a I’homme un caractere
médiocre. En se référant a son sens latin, la médiocrité designe ce qui tient le milieu
entre le grand et le petit, le bon et le mauvais. Mais, le sens que nous lui donnons,
ici, va au-dela de son sens latin, parce que I’homme médiocre dont nous parlons, est
celui qui renferme tous les caractéres néfastes. Il s’agit d’une médiocrité qui
débouche a la cruauté vis-a-vis de son propre étre en particulier et du genre humain
de fagcon générale et non cette simple médiocrité qui garde I’équilibre entre le bon et
le mauvais. Nous convenons avec Njoh Mouelle pour dire : « Si (la) médiocrité se
dit d’abord en rapport avec des considérations d’ordre qualitatif, elle se dit en
second lieu en rapport avec des considérations d’ordre quantitatif et spatial. »*% ||
ressort de cette assertion que, s’il est vrai que la notion de médiocrité tient son sens

dans la dépravation des valeurs, il est aussi bon de reconnaitre I’influence de la masse

et de ’environnement sur cette dépravation.

187 Karl Marx, Manuscrits de 1844, in (Euvres, Economie, II, Paris, Gallimard, La Pléiade, 1982, p. 122.

188 |dem, p. 1017.

189 Epénézer Njoh-Mouelle, De la médiocrité a I’excellence, Abidjan, Nouvelles Editions Numériques Africaines
(NENA), coll. Littérature d’ Afrique, p. 43.



82

Tout comme Dembourou et Hamtoudo, I’étre humain est, de nos jours, plus
focus sur la conservation de 1’avoir et du pouvoir. En effet, I’image que Hampété Ba
donne de ces deux personnages, renvoie a un caractere égoiste, visant a la
conservation de 1’or qui leur a été octroyé par Kaidara et au caractere envieux
manifestant en eux le souci d’augmentation de leur propre richesse. C’est aussi une
Image qui met en avant la valorisation de sa propre personne par la recherche de
I’honneur. Telle est la parfaite illustration de I’homme d’aujourd’hui. Or, a en croire
Njoh Mouelle, « ce qui rend médiocre ou pousse a la médiocrité, ¢ ’est l'instinct de
conservation ».1% Ici, il faut comprendre par la médiocrité ’idée de destruction. Pour
Njoh Mouelle, I’instinct de conservation est la source de 1’anéantissement et de
I’assujettissement de chaque individu. C’est une cause d’aliénation de soi.

S’aliéner, c’est accepter d’emprunter le chemin qui conduit a sa propre perte.
C’est le cas de Dembourou et Hamtoudo qui ont fini par faire face a des fins tragiques
compte tenu de leur instinct de conservation. L’homme d’aujourd’hui, comme s’il
n’a aucune culture de ces conséquences désastreuses, ne pense qu’a nourrir cet
instinct grégaire d’accumulation et de conservation de biens. En le faisant, ’homme
se détruit au point de perdre la conscience de soi. Son corps, tout comme celui de
son semblable, son @me et celle de son prochain ne deviennent que des propriétés de
I’avoir ainsi que des causes d’acquisition du pouvoir. Il devient, ainsi, facile pour
I’homme de vendre son corps et son ame au diable a travers des pratiques occultes
ou le diable accepte le pacte sous certaines conditions. Nous pouvons citer ceci : « Je
ne puis t’accorder ce que tu me demandes sous ces conditions ni sous aucune autre,
si tu ne te donnes a moi dans cinquante ans, pour faire de ton corps et de ton ame ce

qu’il me plaira. »°* Ce désir aveuglé de ’homme a parvenir a I’avoir et au pouvoir,

190 Ebénézer Njoh-Mouelle, De la médiocrité a Iexcellence, op. Cit., p. 44.
11 Anonyme, Le Grand Grimoire ou Dragon Rouge, Paris, Edition Bussiére, 1997, p. 36.



83

peu importe les voies et moyens utilisés, ne peut-il pas s’expliquer par son état

d’ignorance ?

2- L’ignorance, une voie de mortification de soi et de destruction sociétale

Du latin ignoratio!® dérivé du verbe ignorare (ignorer), I’ignorance renvoie a la
méconnaissance. Or, méconnaitre ¢’est le fait de ne pas connaitre, de ne pas savoir.
C’est I’état de celui qui n’a aucune science. Ce défaut de connaissance est justifiable
par une carence d’instruction. A I’instar de cette définition étymologique, I’ignorance
est philosophiquement comprise comme la discordance de la réalité avec la
perception que 1’on a des choses. Une telle conception de 1’ignorance laisse entrevoir
deux sortes d’ignorance qui sont : 1’ignorance savante et I’ignorance profonde. La
premicre forme de 1’ignorance employée, ¢’est-a-dire 1’ignorance savante, renvoie a
la personnalité de celui ou celle qui est conscient de son ignorance. 11 s’agit de celui
ou celle qui sait qu’il ne sait pas. Une telle ignorance n’est pas un mal en soi, compte
tenu du fait qu’elle a un apport profitable a I’homme sur le chemin de I’initiation. En
effet, ¢c’est une forme d’ignorance qui permet a I’homme de pouvoir surpasser son
état d’ignorance pour parvenir a la connaissance. Il nous revient, ici, en toute
évidence, de mentionner que le premier pas vers la connaissance est la prise de
conscience de son ignorance. C’est sans doute pourquoi Hampaté Ba affirme dans
une de ses interviews : « Sa Handi A Handa A Handa » qui signifie « si tu sais que
tu ne sais pas tu sauras »%. 1l est a comprendre de cette assertion que 1’ignorance
savante est un chemin, une voie qui conduit I’individu non pas dans les tréfonds
téncbres de 1’ignorance, mais de I’obscurité a la lumiere parfaite du savoir, de la

connaissance.

192 Pierre Larousse « La Toupie » in https://www.toupie.org consulté le 18 Septembre 2023 & 14h00.
193 Muhamad Sy, mise en ligne le 13 Novembre 2020 sur https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w et
consulté le 18 Novembre 2023 & 14h05.



https://www.toupie.org/
https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w

84

Avant Hampaté B4, Socrate (philosophe grec de I’antiquité) a pris ce type
d’ignorance comme appui pour se lancer a la recherche perpétuelle et continuelle du
savoir. Cette attitude pour Socrate de prendre le point de départ sur la connaissance
de son ignorance pour une tension vers la connaissance s’explique par cette célebre
pensée rapportée par Platon : « Ce que je sais c est que je ne sais rien. »% Le simple
fait de savoir qu’on ne sait pas est aussi un savoir. C’est d’ailleurs un savoir tres
essentiel dans la recherche du savoir, dans la mesure ou ¢’est le tout premier pas que
I’on pose sur le chemin de la connaissance. Et, c’est 1a la véritable attitude du
philosophe : savoir qu’il ne sait pas pour ensuite nourrir I’amour du savoir.

L’ignorance, telle que décrite, nous prédispose a I’acquisition du savoir. A
travers 1’ignorance savante, I’individu est, en amont, prét a recevoir ce qu’il ne sait
pas. L’ignorance savante est donc une ignorance instructrice. Ce caractére savant et
instructeur de cette forme d’ignorance le met a 1’abri de toute critique désagréable.
Nous disons méme qu’elle est une ignorance salvatrice. C’est une ignorance qui, a
cause du fait qu’elle nourrit en ’homme les germes de 1’amour du savoir, se distingue
de I’ignorance profonde qui, elle, est source de destruction de I’individu.

L’ignorance profonde est le fait d’étre inconscient de son ignorance. C’est
I’¢état de celui ou celle qui ne sait pas qu’il ne sait pas. Ignorant de son ignorance,
I’individu est gardé prisonnier dans une atmosphere close et sombre. L’ignorance
profonde renvoie a une double ignorance et c’est ce qui fait d’elle une source de
mortification de soi. En effet, cette forme d’ignorance consiste, pour un individu,
d’avoir la prétention de savoir alors qu’il ne sait pas en réalité. C’est une
connaissance illusoire que I’on a de quelque chose. En un mot, c¢’est le fait pour un

individu de ne pas savoir tout en ayant la prétention ou I’illusion de savoir. C’est en

194 Platon, Apologie de Socrate et Ménon, 80d 1-3 consulté sur https://www.dicocitations.com le 05 octobre 2023 a
14h10.



https://www.dicocitations.com/

85

toute simplicité le fait d’ignorer son ignorance. C’est de cela que fait mention Platon

en rapportant les dits de Socrate en ces termes :

1l se peut qu’aucun de nous deux ne sache rien ni de beau ni de bon ; mais qui croit savoir
quelque chose, alors qu’il ne sait rien, tandis que moi, si je ne sais pas, je ne crois pas non
plus le savoir. Il me semble donc que je suis un peu plus sage que lui par le fait méme que
ce que je ne sais pas, je ne pense pas non plus le savoir.'*®

A travers ce passage, Platon met en confrontation les deux formes de I’ignorance et
montre la supériorité de I’ignorance savante sur 1’ignorance profonde dans la mesure
ou, pendant que la premiére suscite en I’homme le désir du savoir, la seconde, elle,
enfonce ’homme davantage dans les fins fonds de I’ignorance. Cette derniere forme
n’est qu’une ignorance qui conduit I’individu a une destruction de soi, au chaos parce
qu’elle renvoie a une perte de soi dans 1’obscurité profonde. De cette maniére,
I’individu est oublicux de soi-méme et de son état. Ne sachant pas qu’il est dans les
ténebres, ’homme s’y enfonce davantage parce qu’obnubil€ par son ignorance. Voila
donc I'illustration de I’individu qui vit dans 1’ignorance profonde.

Nous appelons ignorance profonde la double ignorance. Il s’agit pour un
individu d’étre doublement éloigné de la vérité. Cette distance qu’il a vis-a-vis de la
vérité fait de lui un danger et pour soi et pour la société. Sa dangerosité est donc
double. D’une part, elle nous amene a nous ignorer nous-mémes a cause du fait que
NOUS ne savons pas que Nous ne savons pas ; et d’autre part, ce qui est pire d’ailleurs,
de ne pas admettre la véracité du savoir qui provient de I’autre pour ne se fier, de
facon ferme, qu’a son savoir erroné. Mais, il n’est pas étonnant de voir une personne
qui ignore son propre savoir d’ignorer le savoir de 1’autre. C’est plutot le contraire
qui peut paraitre étonnant et paradoxal.

L’homme qui ne peut faire attention a sa propre ignorance ne peut pas faire

attention au savoir de I’autre au point de I’admettre. N’ayant aucune teinture du fait

195 platon, Apologie de Socrate, Trad. Emile Chambry, Garnier-Flammarion, La Bibliothéque électronique du Québec,
coll. Philosophie, vol. 3 : version 1.01, p. 38.



86

qu’il ne sait pas, I’individu s’assujettit ou s’oppresse et aliéne son semblable par la
méconnaissance de son ignorance. Nous devenons, avec cette forme d’ignorance,
une proie facile pour nous-mémes et un danger pour 1’autre, car I’ignorance profonde
est source d’instrumentalisation de soi et de désorientation d’autrui du savoir vrai.
Avec I’ignorance profonde, I’individu n’est plus cet étre qui se démarque par sa
faculté de juger. Il n’est plus cet étre dont le fait de penser est condition de son
existence comme le soutient Descartes. Il est plutdét un étre débonnaire dont son
manque de connaissance est caché par des illusions et des préjugés. Nous voila inscrit
dans une dynamique d’illusionnisme.

L’ignorance est un trait distinctif de 1’illusionnisme. Elle est 1’autre nom de
I’1llusion dans la mesure ou elle provoque un ¢état de confusion assez énorme que
I’individu finit par s’y accrocher dans 1’objectif de se sentir moins embarrassé. Du
mot illusionnisme émane illusion. Du latin illusio®®® (tromperie), I’illusion renvoie a
une fausse croyance, une foi erronée. Il s’agit d’une fausse perception du monde
extérieur et de ses propres états internes. L’homme pense étre dans la vérité, alors
qu’il se trouve noyé¢ dans la riviere de la fausset¢ et du mensonge. Il a une
connaissance mensongere et tres eloignée de la vérité des choses qui, pour lui, est
percue comme une connaissance vraie, apodictique et indubitable. C’est ce que
dépeint Platon dans le Livre VII de La République en ces termes : « Pour avoir une
idée de la conduite de /"homme par rapport a la science et a l’ignorance, figure-toi
la situation que je vais te décrire. »*°" Tel que mentionné, Platon essaiera de
caricaturer dans les lignes qui suivront ’image de I’ignorant. Il dévoile dans le

passage ci-apres 1’état dans lequel se trouve 1’ignorant :

Imagine un antre souterrain, tres ouvert dans toute sa profondeur du coté de la lumiére du
jour : et dans cet antre des hommes retenus, depuis leur enfance, par des chaines qui leur
assujettissent tellement les jambes et la cour, gu’ils ne peuvent ni changer de place ni

1%Armand Jean du plessis de Richelieu et Louis XllII, «Dictionnaire de I’Académie francaise » in
https://www.dictionnaire-académie.fr consulté le 18 Septembre 2023 & 14h15.
197 platon, La République, op. cit., p. 514a.



https://www.dictionnaire-académie.fr/

87

tourner la téte, et ne voient que ce qu’ils ont en face. La lumiere leur vient d 'un feu allumé
a une certaine distance en haut derriere eux. Entre ce feu et les captifs s’éléve un chemin,
le long duquel imagine un petit mur semblable a ces closions que les charlatans mettent
entre eux et les spectateurs, et au-dessus desquelles apparaissent les merveilles qu’ils
montrent. (...) Figure-toi encore que passent le long de ce mur, des hommes portant des
objets de toute torte qui paraissent ainsi au-dessus du mur, des figures d’hommes et
d’animaux en bois ou en pierre, et de mille formes différentes : et naturellement parmi ceux
qui passent, les uns se parlent entre eux, d’autres ne disent rien. Voila un étrange tableau
et d’étranges prisonniers.*®®

Tel que décrit par Platon, le prisonnier est la figure emblématique de I’ignorant. Son
état renvoie a I'image de I’individu qui vit dans I’ignorance profonde.

L’homme est prisonnier. Il est prisonnier de son ignorance. L’ignorant est
enchainé par son ignorance au point de ne prendre pour vrai que ce que lui présente
son ignorance comme vrai tout comme le prisonnier de la caverne qui, enchaing, ne
prend pour réalité que les ombres des étres et des objets que projette le feu sur le mur
qui lui fait face. Condamneé et enfermé dans son ignorance, 1’individu ne voit que sa
propre réalité qui se distingue de la réalité concrete. De cette maniére, ’homme ne
devient pas maitre de son ignorance au point de pouvoir s’en débarrasser dans la
recherche du savoir, il devient plutot esclave de son ignorance dans la mesure ou
c’est elle qui lui dicte et lui impose ses principes qui 1’enfoncent davantage dans
I’obscurité profonde. C’est en cela que 1’ignorance est un mal.

L’ignorance profonde, encore appelée la double ignorance, est un mal. Son
mal s’explique par ses conséquences négatives qu’elle a non seulement sur
I’individu, mais aussi sur la société. En effet, I’ignorance profonde pousse 1’individu
aavoir un manque d’intelligence émotionnelle et attentionnelle vis-a-vis de sa propre
personne et celle de ’autre. Celui qui ignore qu’il ignore est celui qui se nie soi-
méme. S’ignorer, c’est s’annuler, se supprimer. C’est en d’autres termes se mépriser.

Celui qui se méprise sans le savoir peut facilement considérer 1’autre comme indigne

198 platon, La République, op. cit., p. 514a-514¢-515a.



88

d’estime. L’ignorance, a cet effet, est source de destruction de soi, parce que « celui
qui ne sait pas qu il ne sait pas »'%° est abandonné a son ignorance a telle enseigne
qu’il « ne saura jamais »?%. Celle-ci le rongera jusqu’a le réduire en miette. Par
miette, il faut comprendre 1’idée de dévalorisation et de mortification.

Celui qui ignore qu’il ignore est exposé a toute sorte de décrépitude. Son
ignorance devient sa boussole qui I’oriente en toute évidence a sa fin derniére, au
chaos. L’ignorance est symbole de 1’obscurité. Entendons par I’obscurité, la perte de
soi, la destruction, le chaos. Voici étal¢ I’itinéraire de 1’individu pris au cou par son
ignorance. A force de serrer son cou, cela finit par I’étouffer et 1’asphyxier.
Nonobstant ses efforts, I’individu finit toujours par suffoquer entre les mailles de
I’agonie, dans la mesure ou ses efforts ne peuvent le conduire que dans les tréfonds
de ’ignorance. Eclairé uniquement que par son ignorance, I’homme ne peut pas faire
corps avec la science véritable. 1l ne peut pas cohabiter avec cette derniére. De cette
maniere, I’homme est sujet de fausseté et de préjugés qui biaisent la relation qu’il
doit avoir a la fois intérieurement qu’extérieurement.

L’ignorance est la mere de tous les vices. C’est bien évidemment pourquoi elle
est synonyme d’aliénation et de mortification de soi. C’est ’'une des maladies les
plus mortelles qui soient. Amie des opinions, 1’ignorance est une absence de savoir.
Or, celui qui ne sait pas est a la merci de son ignorance qui ne peut que le faire
sombrer dans le gouffre comme cela a été pour Dembourou et Hamtoudo. Il faut
reconnaitre que 1’ignorance endort la raison et I’emprisonne. Lorsqu’elle parle, la
raison ne peut que se taire et s’agenouiller. Elle n’a pas son mot a dire parce que
dépourvue de toute connaissance capable d’illuminer sa lanterne. Pour cela, I’ordre

lui vient de I’ignorance qui le fait agir déraisonnablement. Un ignorant est un étre

199 Muhamad Sy, mise en ligne par le 13 Novembre 2020 sur https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w et
consulté le 18 Novembre 2023 & 14h20.
200 |pidem.



https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w

89

déraisonné qui agit en fonction de ce que lui dicte son ignorance ou en fonction de
sa vision illusoire et farfelue de la réalité qui le ronge.

En définitive, ’origine de la destruction de I’homme réside dans son amour
aveuglé de 1’avoir et du pouvoir, ainsi que, de I’ignorance profonde qui dérégle son
bon sens. De cette maniére, le pouvoir de 1’avoir et du pouvoir prend le contrdle de
la raison humaine. I n’est pas étonnant de voir, aujourd’hui, dans nos societes,
I’homme devenu esclave de 1’avoir et du pouvoir. Il est devenu la propriété de 1’avoir
et du pouvoir et méme pire, 1l est devenu I’un des moyens par lequel I’on y parvient.
Pour dire que ce désir aveuglé de I’avoir, qui s’accompagne de 1’ignorance profonde,
conduit I’homme a considérer son semblable non pas comme une fin en soi comme
le recommande Emmanuel Kant, mais comme un moyen. Le faisant, ’homme
ridiculise le genre humain en mettant I’avoir au-dessus, mais en méme temps se
ridiculise lui-méme par ignorance étant donné qu’il n’est pas pensé hors de ce genre.
Donc, en instrumentalisant I’autre, ’homme aboutit a une instrumentalisation de soi
qui le conduit sans le savoir a sa destruction. Une telle construction de 1’individu
nécessite une reconstruction basée non pas sur la formation de 1’avoir et du pouvoir,
mais sur la formation a I’étre du savoir qui est un chemin noble pouvant parvenir a

un avoir et un pouvoir profitable.

CHAPITRE Il : L’EDUCATION A L’ETRE DU SAVOIR : UN PROCESSUS DE
RECONSTRUCTION DE L’INDIVIDU ET D’ACQUISITION DE L’AVOIR ET
DU POUVOIR NOBLES ET PROFITABLES

Dérivé du verbe éduquer, qui tire sa source du latin educare®®, signifie élever,
instruire ou encore former. L’éducation, selon le dictionnaire Le Robert, est une

« mise en ceuvre des moyens propres a assurer la formation et le développement d’un

21 Armand Jean du plessis de Richelieu et Louis XlII, «Dictionnaire de 1’Académie frangaise » in
https://www.dictionnaire-academie.fr consulté le 19 Septembre, 2023 & 13h25.



https://www.dictionnaire-academie.fr/

90

étre humain ».2°2 Comme mentionné, 1’éducation consiste en une mise en place de
tout ce qui est nécessaire au développement de la personnalité de 1’individu et a son
intégration sociale pour une bonne transmission de la culture a la génération future.
Ayant pour finalité la conduite de 1I’individu vers sa propre personnalité, la notion de
’éducation, rattachée a 1’Etre du savoir, consiste a une formation de I’individu a la
quintessence du savoir. Pour cela, I’amour du savoir doit étre au début et a la fin de
notre aspiration. Il doit étre notre embléme, notre crédo. C’est en cela que 1’individu

pourra se reconstruire afin de parvenir a un avoir et un pouvoir profitables.

1- La formation & I’Etre du savoir : pour un cheminement reconstructif de

I’individu

La décrépitude, la déchéance et la destruction de I’homme causées par son
attachement a 1’ignorance et a I’amour aveuglé du savoir et du pouvoir ont atteint un
tel niveau qu’une reconstruction de 1’individu s’avére capitale. Reconstruire dans le
sens de re-construire est une construction a nouveau, une double construction. En un
mot, c’est la construction de la construction. Partant de cette analyse, la
reconstruction de 1’individu suppose une nouvelle construction de I’humain visant a
¢tablir un rapport adéquat entre 1’individu et le savoir qui est signe de sa réalisation
ou de son accomplissement. L’établissement de ce rapport impose le suivi d’un
cheminement.

Suivre un cheminement, c’est entreprendre une voie, un trajet capable de
conduire I’homme a sa finalité visée. C’est, en effet, un moyen permettant d’aboutir
a ce que l'on se fixe comme objectif a atteindre. Ici, I’objectif visé est la
reconstruction de 1’individu et le moyen que nous trouvons adéquat pour atteindre

cet objectif est la formation de 1’homme qui doit étre retournée vers 1’Etre du savoir.

202 paul Robert, « Le Robert » in https:/dictionnaire.lerobert.com consulté le 19 Septembre 2023 a 13h30.



https://dictionnaire.lerobert.com/

91

Autrement dit, elle doit étre retournée vers cet au-dela du savoir qui lui donne sens
et consistance. Nous disons retourner, parce que la formation de 1’homme est
présentement tourneée vers une direction naturellement centree et focalisée sur
I’amour aveuglé de 1’avoir et du pouvoir qui sont source de destruction de I’homme
et de la société. Pour nous, elle doit plutdt étre basée sur le savoir utile et nécessaire.
C’est ce qui est profitable pour 1’individu, aussi bien dans la construction de soi, que
dans la construction de la société dans laquelle il vit.

La formation a ’Etre du savoir est, avant tout, un combat contre 1’amour
aveuglé de I’avoir et du pouvoir qui est catastrophique non seulement pour I’individu
lui-méme, mais aussi pour la société. Former a I’Etre du savoir consiste a instruire
I’individu sur la quintessence du savoir. Par quintessence, il faut entendre 1’essence,
la nature du savoir, c’est-a-dire ce qui fait que le savoir est savoir, I’Etre du savoir.
Nourrir en ’homme un tel désir pour le savoir est la condition de sa réalisation.
Aimer I’Etre du savoir, c’est accepter de s’orienter & une recherche perpétuelle du
savoir visant, chaque instant, a étancher notre soif de savoir. C’est la véritable
illustration d’un philosophe. La formation dont il s’agit est celle-la qui est & mesure
de susciter en I’homme le gott de la recherche du savoir a travers une multitude de
questionnement sur ce qu’on ne sait pas. Cette attitude, pour Alain, est «une
disposition de 1’ame qui d’abord se met en garde contre les déceptions et
humiliations, par la considération de la vanité de presque tous les biens et presque
tous les désirs »*. La formation a I’Etre du savoir se présente comme un moyen
efficace pour I’homme de préserver non seulement sa dignité, mais aussi son
honneur. Cette préservation commence par le détachement du cceur de I’individu a
I’amour aveuglé de ’avoir et au désir démesuré du pouvoir pour une réorientation

vers ’essence du savoir. Ce dernier se caractérise par la lumiére divine. La

203 Alain (Emile Chartier), Définitions, Paris, Les Editions Gallimard, 1953, p. 88.



92

réorientation vers ce qui donne sens et consistance au savoir a travers une formation
spécifique, qualifiée et qualifiante est, pour I’individu, un moyen de se soustraire de
la boue de I’ignorance pour ensuite parvenir a la douceur du savoir.

La formation a I’Etre du savoir s’avére, en toute évidence, étre pour ’homme
un moyen de fuir son ignorance. Cette fuite nécessite une migration. La notion de
migration employeée, ici, va au-dela de son sens littéral pour épouser un sens plus
profond étant donné qu’il ne s’agit pas d’une interprétation littérale, mais
philosophique. Par migration, nous nous intéressons plus a D’aspect intérieur
qu’extérieur. Il ne s’agit donc pas, a travers 1’emploi de cette notion, de faire mention
du passage de I’individu d’un pays a un autre pour s’y installer, mais du passage de
I’individu d’un ¢tat d’ame et d’esprit a un autre ¢tat d’ame et d’esprit. Le premier
état est un état dominé par 1’insouciance et 1’ignorance qui font sombrer I’individu
dans le gouffre tandis que le second état est celui illuminé par la lumiére du savoir
qui le conduit a sa réalisation pléniere.

L’individu doit pouvoir entreprendre un voyage a I’intérieur de soi pour quitter
son état assombri par I’obscurité de 1’ignorance pour s’installer dans le cceur du
savoir afin d’y demeurer éternellement. Une fois parvenu au cceur du savoir, il
devient tout notre souci en se logeant au centre de toute notre préoccupation
quotidienne. L’amour du savoir est, pour I’homme, la condition d’une vie aisée et
paisible, car la valeur d’un tel homme se trouvera dans ce qu’il sait. Il sera valorisé
par son savoir et se construira par le biais de celui-ci. Le souci de tout individu
désireux de connaissance doit étre celui de poursuivre le savoir a cause de la peur de
I’ignorance et de I’'importance du savoir et non a cause d’une quelconque fin
utilitaire. C’est pourquoi, Aristote affirme: « Si ce fut bien pour échapper a
[’ignorance que les premiers philosophes se livrerent a la philosophie, c’est

qu’évidemment ils poursuivaient le savoir en vue de la seule connaissance et non



93

pour une fin utilitaire. »?® Le savoir peut, certes, conduire I’homme a une fin
utilitaire comme a ¢été le cas de Hammadi a la fin de 1’initiation, mais notre objectif
dans la recherche du savoir ne doit pas étre centré sur une quelconque fin utilitaire
au risque de ne pas se trouver entre les griffes de la tragédie comme Dembourou et
Hamtoudo qui ont laissé accroitre en eux 1’ignorance et le désir exagéré de 1’avoir et
du pouvaoir.

La quéte de I’Etre du savoir sur le chemin de ’initiation est un moyen de
reconstruction de soi. Aller a la rencontre de I’Etre du savoir, ¢’est aller a la rencontre
de soi sur le chemin de I’initiation. Accepter de se reconstruire, c’est, avant tout,
accepter de se connaitre ; parce que la reconstruction de soi ne peut étre valable sans
cette connaissance de soi. « Connais-toi toi-méme »*® dira Socrate, car la
connaissance de soi joue un role prepondérant dans la reconstruction de soi. Pour
cela, la participation a I’Etre du savoir sur le chemin de I’initiation est une porte
ouvrant I’acces a soi. Cet acces permet a I’individu d’avoir un rapport intrinséque a
soi. Ce rapport de soi a soi que cause la rencontre de 1’Etre du savoir permet a
I’individu d’avoir une connaissance approfondie de soi par le biais d’une
illumination intérieure. Cette illumination intérieure permet d’éclairer les parties
sombres qui se trouvent en I’homme.

Eclairer, ¢’est apporter de la lumiére, rendre clair ce qui est obscur. En d’autres
termes, ¢’est chasser 1’obscurité. Le savoir, en chassant en 1’homme 1’obscurité, fait
de lui un nouvel homme plein de valeurs morales. De cette maniére, I’individu
devient le dépassement de son ancien état ou il se trouvait piloter et balloter par ses
passions et désirs aveuglés pour I’avoir et le pouvoir pour devenir un homme qui agit
par son savoir. Il devient, pour ainsi dire, maitre de ses agissements. Contrairement

a I’ignorance qui rend I’homme irresponsable vis-a-vis de ses actes, le savoir

204 Aristote, Métaphysique, Trad. Jean Tricot, Les Echos du Magquis (ePub, PDF), v. : 1,0, janvier 2014, p. 46.
205 platon, Charmide, Trad. Alfred Croiset, version numérique publié le 05 octobre 2015, p. 25.



94

responsabilise ’homme. Il le rend autonome de ses choix et le pousse a ceuvrer, a
agir et a réagir pour une cause noble et profitable.

A D’instar de Rousseau qui considére la conscience comme un instinct divin,
un guide infaillible de I’homme, nous disons que le savoir est un instinct divin et un
guide infaillible de I’homme. Le savoir est un trésor dont le divin a caché en chaque
étre humain des séquelles a cause de sa préciosité. Chaque individu est porteur de ce
trésor, mais rares sont ceux qui vont a sa découverte. Le savoir est, certes, un don
divin présent en I’homme, mais sa découverte en soi a besoin d’un effort personnel.
C’est en cela que se trouve son importance. Un savoir est ce qui est a sa-voir et non
ce qui se fait voir. Le savoir, dans le sens de sa-voir, consiste pour I’individu a trouver
sa voie sur un chemin parsemé d’épreuves et non de chercher a se faire voir pour
finalement se faire prendre au cou par les cordes des épreuves.

La découverte du savoir enfoui en I’homme par le divin nécessite qu’on
accepte nous-mémes d’aller a sa rencontre. Cette démarche, pour ’homme, a
cheminer vers le savoir aprés une formation a I’Etre du savoir qui suscite en lui le
godQt du savoir, est la preuve sine qgua non que le divin, apres avoir caché en chaque
homme une parcelle du savoir, lui a donné la capacité de pouvoir chercher et
découvrir ce précieux don perdu en soi. Le savoir, étant un don divin, la force en
I’homme lui permettant d’aller a sa rencontre est également un don divin. Cette force,
c’est la raison. Cette derniere est une parcelle de la divinité en I’homme. La raison
est ce qui fait la grandeur de I’homme. Par cet instinct divin, I’homme arrive a
parvenir au savoir.

Le savoir est une lumiére cachée en I’homme par I’Etre du savoir. L’individu
qui parvient a le découvrir par la saisie de I’Etre du savoir lui-méme, a travers une
démarche noble basée sur son désir d’étancher sa soif, non pas de I’eau, mais du
savoir, aura une illumination a la fois intérieure qu’extérieure. Cette illumination lui

apportera la paix intérieure, la tranquillité du ceeur et une joie de vivre intense lui



95

favorisant une vie sociétale harmonieuse et épanouie avec ses semblables. L’homme
qui parvient a savourer la douceur de ce savoir, par sa patience et son endurance,
ainsi que par son effort personnel a échelonner toutes les épreuves sur le chemin de
I’initiation jusqu’a atteindre le sommet ou se loge 1’Etre du savoir, est celui que nous
appelons un individu reconstruit ou encore un individu accompli.

Ce type de savoir est a I’image d’une flamme allumée au beau milieu d’une
nuit sombre et ténébreuse. A ce niveau, que chacun fasse une image de I’impact que
pourrait avoir cette flamme en matiere de luminosité. Ainsi fait, il nous convient de
mentionner, a la sortie de cette métaphore, que la flamme dont I’image fait mention,
symbolise le savoir, et, cette nuit ténébreuse, renvoie a 1’état d’ignorance de
I’homme. Quant a la luminosité créée par la flamme, au point de faire disparaitre
I’obscurité, il s’agit de ’impact du savoir sur chaque individu plongé dans son
ignorance.

Le savoir est une étincelle qui briile, non pas I’individu qui s’adonne a sa
recherche, mais I’ignorance de I’ignorant. Le savoir dont il est question, ici, est le
savoir vrai, ¢’est-a-dire le savoir saisi par 1’individu depuis son essence ; car le savoir
est une lumiére qui vient de loin. A cet effet, Hampéaté Ba affirme : « Le savoir vrai
est une étincelle qui vient de tres haut. »*%® Trés haut parce qu’il émane du divin.
C’est lui qui posséde la totalité du savoir et en est I’ultime dispensateur. L’Etre est
celui qui donne le savoir. La formation dont nous parlons consiste tout simplement a
aider I’individu a pouvoir découvrir en lui le golt d’aller a la rencontre du savoir que
le divin a caché en lui. L’initiateur ne fait que réveiller en I’initié¢ le savoir qui dort
en lui et dont il n’en a pas conscience. Dans une perspective socratique, NOUS
parlerons de la maieutique, c’est-a-dire I’art d’accoucher les esprits. Les esprits dont

il est question sont les connaissances que nous cachons en nous. Dans le monde

206 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 145.



96

actuel, le terme adéquat pour parler de cet éveil de connaissance chez I’individu est
la formation.

Former, c’est amener 1’individu a savoir ce qu’il sait, mais qui ne sait pas qu’il
sait. C’est le guider a la rencontre de son savoir qui fut caché en lui par I’Etre du
savoir. C’est parce que le savoir émane de I’Etre du savoir que, pour Hampété B4,
Il « fend I’obscurité de 1’ignorance comme [’éclair perce le gros nuage noir qui
assombrit la nue »?°7. A travers I’emploi de 1’adverbe « comme », Hampaté Ba fait
une comparaison du rapport qu’il y a entre le savoir et I’ignorance et celui du gros
nuage noir qui rend sombre la nue. Le savoir est, ici, pensé a I’image de 1’éclair et
I’ignorance a 1I’image du gros nuage noir. L’effet que produit I’éclair sur le gros
nuage noir est ce méme effet que produit le savoir sur I’ignorance lorsque les deux
sont mis en rapport.

Le savoir domine 1’ignorance et la chasse. C’est pourquoi, le savoir, « quand
il pénetre une ame, il lui assure joie, sante et paix, trois choses que les hommes ont
toujours souhaitées pour eux et pour ceux qu’ils aiment »*°®, Nous admettons, avec
Hampété B4, que le savoir est source de paix, de santé et de joie de 1’individu. Trois
états auxquels I’individu aspire tout au long de son existence. Le savoir apaise I’ame
de I’individu en lui apportant la tranquillité du cceur. La paix intérieure est condition
du bonheur de I’individu. Elle est méme cause de joie et de santé, car un individu
apaisé est celui qui ressent une joie intérieure. Or, quiconque est heureux
intérieurement suppose qu’il a un €tat de santé satisfaisant. Le savoir qui accorde une
telle satisfaction a 1’homme, sa découverte, impose une certaine patience et
endurance.

La quéte de I’Etre du savoir sur le chemin de I’initiation en vue d’une

reconstruction de soi impose une certaine patience et endurance de la part de 1’initié

207 Amadou Hampéaté Ba, Kaidara, op. cit., p. 145.
208 |hidem.



97

vis-a-vis du maitre initiateur. L initié ne peut savourer la douceur du savoir, s’il n’est
ni patient ni endurant vis-a-vis des épreuves sur le chemin de I’initiation. C’est
pourquoi, a Hamtoudo qui s’interroge sur Kaidara, il sera répondu : « Tu le sauras
quand tu sauras que tu ne sais pas et que tu attendras de savoir. »2° L’Etre du savoir,
ici, appelle Hamtoudo a la patience et a I’endurance. La précipitation tue le savoir.
Tout bon savoir profitable s’acquiert dans la constance et la persévérance. Un
individu constant qui, chaque instant, persiste dans la recherche d’une quelconque
connaissance, montre son intérét et son amour pour le savoir. 1l sait que le savoir ne
s’acquiert pas dans la facilité. Il rime avec la difficulté. De ce fait, sa recherche a
besoin, de la part d’un apprenant, d’'un minimum d’effort. C’est cette énergie que
I’individu utilise pour acquérir un savoir qui lui permet de donner de la valeur a son
savoir et de connaitre I’importance de ce qu’il détient comme trésor, ¢’est-a-dire son
savoir.

L’humilité, la patience, ’endurance, la persévérance et la constance se
présentent comme la porte d’entrée au cceur du savoir, voire de parvenir a I’Etre du
savoir. Ces vertus ne peuvent apparaitre dans le comportement d’un initié que
lorsque celui-ci n’a pour ambition de chercher le savoir que pour combler son vide

d’ignorance. Parlant d’humilité, Hampaté Ba affirme ceci :

Le sage désirera plutot apprendre que d’enseigner. 11 ne croira jamais qu’il détient le savoir

total. Il se considérera toujours comme ignorant, et restera de tout temps éléve. Il sera assez

conséquent pour accepter la vérité des autres, et assez conscient pour reconnaitre ses
210

erreurs.

Ainsi, le savoir, rien que le savoir, tel sera sa maxime. L’homme ne cherchera le
savoir que pour le savoir, parce que le simple fait de savoir qu’il ne sait pas
I’angoisse. L’ignorance, pour lui, est une maladie qui doit a tout prix étre guérie par

le savoir qu’il cherche. De cette maniére, 1’individu est prét a tout pour le savoir

29Amadou Hampaté Ba, Kaidara, op. cit., p. 30.
201dem, p. 148.



98

parce qu’il se sent prisonnier de son ignorance. A cette allure, son plus grand souci,
tout comme Hammadi, ne peut étre que sa libération ou son détachement des chaines
de son ignorance.

Ce souci de liberté devient son plus grand désir. Son désir pour le savoir
devient ainsi noble. Un tel étre est prét a sacrifier son avoir pour le savoir et méme a
sacrifier, lui-méme, sa propre liberté pour le savoir. L’individu devient, pour ainsi
dire, un étre au service du savoir. L’avoir et le pouvoir ne sont pas, pour lui, la finalité
du savoir recherché, mais plutét sa satisfaction intérieure. Du coup, il se trouve piloté
par son amour du savoir dans sa recherche du pouvoir. Cet amour pour le savoir
pousse I’individu a tuer en lui I’orgueil et la vanité pour ensuite nourrir I’humilité.
S’il est vrai que I’humilit¢ précede la gloire, il est aussi vrai qu’elle précede
I’acquisition d’un savoir noble et profitable pour 1’individu dans la satisfaction de

son étre.

2- La quéte de I’Etre du savoir comme moyen d’acquisition de 1’avoir et du
pouvoir nobles et profitables

L’ avoir et le pouvoir noble se logent dans la profondeur du savoir. Pour y
parvenir, I’individu ne peut que tendre au savoir par la recherche de 1’Etre du savoir.
L’Etre, étant sa source de motivation, I’individu ne peut que perdurer dans sa quéte,
parce que « le savoir vaut plus que ’ambre, plus que le corail et méme plus que l’or
fin »211, Rien ne vaut le savoir, mais le savoir vaut tout. Avec une telle valeur, le
savoir ne doit pas étre a la merci de tout, mais tout doit étre a la merci du savoir. De
cette maniére, I’avoir et le pouvoir ne peuvent qu’étre tributaires du savoir. Ils
tiennent leur valeur de ce dernier qui & son tour tire sa puissance de I’Etre. C’est

d’ailleurs pourquoi, 1’individu doit se mettre a la recherche de cet Etre sur le chemin

21 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 132.



99

de I’initiation, parce que c’est de la que le savoir tire toute sa puissance, sa valeur et
sa grandeur. C’est une puissance qui émane de la volonté divine. Il va sans dire que
tout savoir repose sur la volonté et la puissance de I’ Etre du savoir.

La quéte de I’Etre du savoir par I’individu sur le chemin de I’initiation est
cause de son succes. Le succes se définit ici comme ce vers quoi le savoir conduit
I’individu. L’Etre du savoir étant en soi la lumiére par excellence, le savoir ne peut
donc étre qu’une lumicére qui, lorsqu’elle pénétre I’individu, I’illumine en
pourchassant en lui les téncbres de la misere pour ensuite lui ouvrir la porte d’acces
au succes. L’Etre est la clef du savoir et le savoir est la clef du succés. Ainsi, pour
atteindre le succes, I’initié doit pouvoir s’investir dans la recherche de 1’Etre du
savoir, car un savoir profitable qui est loin de tout préjugé est ce qui est saisi par son
essence. Chercher I’essence du savoir, ¢’est accepter de se projeter a la recherche de
son propre bonheur.

Le bonheur de I’homme réside dans le savoir vrai et le savoir vrai se trouve
entre les mains de I’Etre. Celui-ci I’octroie a I’individu patient, curieux et ambitieux.
I1 s’agit de I’individu qui nourrit, chaque instant qui s’écoule, le souci de parvenir au
savoir pour sa propre satisfaction intérieure. Une fois parvenu, le savoir finit par
s’extérioriser en vue d’une bonne amélioration de son statut social, comme se fut le
cas de Hammadi. Ce dernier, sur le chemin de D’initiation, a accepté¢ de tout
abandonner et de sacrifier tout son or qu’il avait en possession dans le seul but de
fuir son ignorance, de satisfaire son désir de savoir. Il est bon de savoir que « ¢’est
le fait de renoncer spontanément a tout l’or re¢u du dieu Kaidara qui permet
finalement a Hammadi de sortir victorieux de toutes les épreuves »?2, Le
renoncement a I’or que fera Hammadi, au profit du savoir, est ce qui lui permettra de

surpasser les épreuves rencontrées sur le chemin de I’initiation. Cette victoire de

212 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 182.



100

Hammadi sera causée par le savoir recu de I’Etre du savoir, lui-méme, sous la
présentation d’un « petit vieux couvert de haillons sales »?'3, La mise en application
de ce savoir donné, sous forme de conseils, sera soldée par la récupération des neufs
beeufs chargés d’or qui leur seront départagés par le dieu de I’or et de la connaissance.
En plus de cet avoir, Hammadi sera gratifié du pouvoir.

L’Etre est la clef du savoir et le savoir est la clef de 1’avoir et du pouvoir.
Autrement dit, de I’Etre du savoir émane le savoir et le savoir conduit a I’avoir et au
pouvoir. Voici tracé I’itinéraire de la réussite. Si le savoir ne se sait pas, lui-méme,
indépendamment de I’Etre du savoir ou qu’il ne peut se savoir que dans le savoir du
divin, alors I’homme ne peut se mettre a sa recherche et prétendre pouvoir percer son
mystére s’il ne vise pas dans sa recherche 1’Etre du savoir. C’est ce dernier qui, dans
sa manifestation et son déploiement, donne sens et consistance au savoir. La lumiere
d’un tel savoir, saisie par I’individu depuis son essence, est une lumiere salvatrice
qui éclaire le trajet susceptible de conduire I’homme a 1’avoir et au pouvoir. Ces deux
ne sont que des conséquences et non le but visé par 1’initié sur le chemin de
I’initiation au risque de sombrer dans la tragédie comme Dembourou et Hamtoudo.

Tout comme Hammadi, chaque étre humain doit nourrir cet esprit
philosophique vis-a-vis du savoir. C’est un esprit noble de savoir que le savoir est le
point de départ de toute chose. Tout commence par le savoir et tout se termine par le
savoir. Si I’ignorance tue, alors le savoir sauve 1’individu. L’homme peut étre riche
ou avoir un pouvoir sans le savoir, mais une chose reste certaine, c’est que cette
richesse et ce pouvoir ne peuvent étre d’aucune utilité. L’avoir et le pouvoir tiennent
leur utilité du savoir qui les accompagne. La quéte du savoir par son essence est le
chemin par excellence qui permet a I’homme d’accéder a un avoir et un pouvoir

profitables.

213 Amadou Hampéaté Ba, Kaidara, op. cit., pp. 78-79.



101

Un avoir sans savoir conduit au gaspillage, a la vantardise ainsi qu’a
I’arrogance et un pouvoir sans savoir risque d’étre source de dictature et de tyrannie.
De ce fait, un richard ignorant ne peut que se vanter et gaspiller ce qu’il a amassé
comme richesse et finir par se mordre le bout des doigts pour la simple raison qu’il
manque de la lumiére du savoir divin pour guider ses pas dans I’'utilisation de sa
richesse. La richesse a certes une valeur, mais sa valeur réside dans sa bonne
utilisation. Ce qui laisse comprendre qu’on peut faire une mauvaise utilisation de sa
richesse. Cette valeur que renferme la richesse dans sa bonne utilisation sera
mentionnée par Kaidara lorsqu’il recevra la visite des trois voyageurs qui ont dépassé
maints symboles sur le chemin de I’initiation. Hammadi, curieux qu’il soit, lui
demanda la signification des symboles rencontrés et, il leur prodigua ce conseil :
« Employez bien [’or que je viens de vous donner, et vous trouverez tout ce que vous
voudrez, y compris [’échelle qui grimpe jusqu’au sommet des cieux et les escaliers
qui s enfoncent jusqu’au sein de la terre | »*** A travers ce conseil, le dieu de I’or et
de la connaissance montre que la richesse a un pouvoir. Mais, c¢’est un pouvoir a
double tranchant. La richesse peut détruire I’individu qui la posséde comme elle peut
le construire.

Ce double visage de la richesse réside dans son utilisation. Sa bonne utilisation
est constructrice et sa mauvaise utilisation est destructrice. A en croire Hampaté B4,
a travers le conseil de Kaidara, le pouvoir de la richesse, a travers I’image des cieux
et de la terre, peut conduire I’individu a étre maitre et possesseur de 1’univers.
Descartes, en son temps, parlait plutot de la science et la technique. Ici, nous parlons
du pouvoir de I’avoir. Une précision de taille, il ne s’agit pas de la richesse en tant
que richesse financiere ou matérielle, mais plutdt du pouvoir qui donne du poids a la

richesse. En quoi réside donc ce pouvoir ?

214 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 70.



102

Le pouvoir de la richesse réside dans le savoir. La recherche effrénée du savoir
par I’avoir est ce qui fait son importance. La bonne utilisation dont parlait Kaidara
est le fait de savoir utiliser, de savoir employer son avoir en vue d’une satisfaction
intérieure. Le fait de savoir utiliser son avoir revient a chercher, non pas I’avoir et le
pouvoir avec son avoir, mais plutét le savoir. Nous ne disons pas, ici, que la richesse
appelle la richesse ou encore que la richesse appelle le savoir, mais plutdt, que le fait
de savoir utiliser son avoir appelle le savoir qui conduit a la richesse et au pouvoir.
Cela peut paraitre paradoxal aux yeux de celui qui pense que c¢’est par la richesse que
I’on acquiert le savoir. Admettre cette derniére vision, c’est le fait de s’inscrire dans
la pensée mateérialiste des choses faisant de I’avoir le ceeur de toute chose. La richesse
ne conduit pas au savoir, c’est plutdt sa bonne utilisation qui mene 1’individu au
savoir.

C’est ce qu’a compris Hammadi qui, « émerveillé et intrigué par tout ce qu’il
avait vu sur la route et dans la salle mystérieuse de Kaidara, décida en secret
d’employer tout son or a penétrer le sens de ces arcanes certainement pourvus de
haute signification »2%°, Cette noble intention qu’a pris Hammadi a connaitre cofite
que codte la signification des symboles rencontrés sur le chemin de I’initiation a fait
de lui le héros du récit. Son intention et son agissement pour la quéte du savoir par
sa richesse 1’ont porté au-dessus de Dembourou et de Hamtoudo. Sa curiosité pour
le savoir, sa patience et sa bonne utilisation de sa richesse dans la quéte du savoir
1I’ont conduit, non seulement, a sa richesse qu’il a abandonnée au vieillard bossu au
profit du savoir et a la possession de la richesse que possédaient ses deux
compagnons, mais aussi au pouvoir. Voila a quoi la bonne utilisation de son avoir

conduit I’individu. Qu’en est-il de sa mauvaise utilisation ?

215 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 71.



103

Quant a la mauvaise utilisation de son avoir, la finalité est tout autre chose.
L’Etre du savoir, dans le pouvoir de la richesse, réside dans la quéte perpétuelle et
continuelle du savoir et non dans la quéte aveuglée du pouvoir. La royauté n’est que
1’une des conséquences de la quéte de I’Etre du savoir par le pouvoir de la richesse,
alors que la mort et la destruction sont les conséquences de la quéte de 1’avoir par le
pouvoir de la richesse. Dembourou est passé a coté¢ de 1’objectif lorsqu’il affirme :
« Je vais employer mon trésor a me créer une grande chefferie. Je commanderai
beaucoup de villages. Je deviendrai un grand seigneur. On parlera de moi, on
chantera mes louanges, on me craindra. Je ne souffrirai point que [’on parle de
quelqu’'un d’autre dans tout le pays ! »*'® Son ambition pour le pouvoir a fait naitre
en lui un sentiment d’orgueil et d’ostentation a I’égard du savoir. Ce qui le conduira
a sa perte.

Dembourou voulait créer une chefferie, un pouvoir. Mais, il a banalisé et
négligé un élément capital dans la réalisation de son projet : le savoir. La richesse,
seule, ne peut rien créer, méme pas le pouvoir ; alors que, le fait de savoir utiliser sa
richesse, peut tout créer, méme le pouvoir. Et d’ailleurs, le bonheur de 1’individu ne
réside pas dans le pouvoir. Cette réalité, Hamtoudo 1’a comprise lorsqu’il s’adresse
a Dembourou en ces termes : « Grosse béte ! les chefs sont plus malheureux qu’ils
n’en ont I’air. »*" Le pouvoir n’est pas synonyme de bonheur. Un chef qui n’a
aucune connaissance du savoir gouverner, ne peut que mettre, et son bonheur et le
bonheur des membres de la société, en danger. 1l est un poison pour lui-méme et pour
la société. Le bonheur réside dans le savoir gouverner et non dans la gouvernance
dans I’ignorance. Un gouvernant qui ignore le fait qu’il ne sait pas gouverner, et qui
pense qu’il sait, alors qu’il ne sait pas, ne peut que conduire, par sa mauvaise

gouvernance, toute la société a la destruction. Sa prétention de savoir gouverner

216 Amadou Hampéaté Ba, Kaidara, op. cit., pp. 73-74.
27 |dem, p. 74.



104

devient un mal pour la société et la conduit dans une guerre interminable. Dans une
telle société instable, a cause de la mauvaise gouvernance, 1’ame de chaque individu,
qu’il soit gouverneur ou gouverné, ne peut que voguer dans une instabilité extréme
qui met en cause son bonheur et sa liberte.

Le pouvoir rend « malheureux »?8 celui qui le détient, a stipulé Hamtoudo.
Mais, malheureusement, pour lui, sa compréhension ne s’est limitée qu’a la surface.
Elle n’a pas pu traverser cette surface pour parvenir a la profondeur. Il n’a pas
compris le fait que, si le pouvoir rend malheureux, c’est bien évidemment parce qu’il
a été cherché que pour le pouvoir. Ce qui fait que le manque de savoir fait défaut. Un
pouvoir sans savoir fait que le pouvoir prend pouvoir sur le souverain. Hamtoudo n'a
nullement compris le fait que, ce méme pouvoir qui rend malheureux, peut étre
source de bonheur de I’homme, si et seulement si, I’individu s’adonne a la quéte de
1’Etre du savoir dans sa quéte du pouvoir. Hélas ! Il se crée un autre chemin chaotique
en plus de Dembourou lorsqu’il affirme: «Je vais devenir un gros dioula.
J acheterai et je revendrai. Je multiplierai mes richesses a un point tel que si Kaidara
me voyait il serait étonné de ma prospérité. »?*° Le projet de Hamtoudo était de créer
la richesse. En soi, le projet n’est pas mauvais, mais le moyen utilisé pour parvenir a
sa realisation est ce qui conduit I’homme a sa perte.

Le plus important pour I’homme n’est pas d’avoir un simple projet, mais savoir
aussi quel moyen propice mettre en place pour atteindre la réalisation de son projet.
L’homme peut avoir un bon projet comme Dembourou et Hamtoudo, mais le choix
d’un mauvais moyen pour I’atteindre peut causer soit la perte du projet soit la perte
de soi ou méme la perte de soi et son projet. Ce n’est pas un mal de créer la richesse,
mais créer la richesse avec son avoir accompagné de son ignorance est une

destruction de soi. Surtout que « la fortune, comme dit [’adage, ne vaut guere plus

218 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 74.
219 |bidem.



105

qu’'un saignement de nez . comme lui, elle apparait sans raison et comme lui elle
disparait de méme (...) ».22% Cela dit, choisir de créer la richesse avec la richesse en
partant de son ignorance, c’est accepter de s’abandonner au jeu de la richesse.
L’avoir se crée avec le savoir. Sans ce dernier, I’homme est abandonné a son avoir
qui le conduit a une fin douloureuse.

Seule la quéte de 1’Etre du savoir peut conduire 1’individu & I’avoir et au
POUVOIr ou a son accomplissement plénier. Le savoir est adossé a I’Etre ; tandis que
I’avoir et le pouvoir sont adossés au savoir. L’individu est amené a chercher I’Etre
dans sa quéte du savoir en vue d’une bonne réalisation plénicre de soi. Le savoir
libére I’homme des carcans de 1’ignorance. Il arrache I’individu des griffes de
I’ignorance pour faire de lui un étre éclairé. C’est cette lumicre divine qui est a
mesure de nous piloter vers un avoir et un pouvoir profitable. L’ignorance est une
prison. C’est pour se libérer de cette prison que Hammadi stipule a ses
compagnons que « je ne chercherai ni a étre chef ni a arrondir davantage ma
fortune. Je ne désire point nager dans ['opulence. Je suis décidé, il le faut, a dépenser
tous mes revenus pour connaitre la signification des symboles et énigmes du pays
des nains. Je n’ai point d’autre réve en téte ».*?! 1 ressort de cette assertion que tout
le souci de I’homme sur le chemin de I’initiation doit étre le savoir et rien que le
savoir.

Hammadi n’avait qu’un seul réve : se débarrasser de son ignorance. Son seul
but a été de connaitre le sens caché des symboles qui lui sont présentés sur le chemin
de I’initiation méme si, pour cela, il lui faut abandonner tout son avoir et se réduire
en esclave. Mais, son objectif était noble, car I’avoir et le pouvoir sont éphémeére

tandis que le savoir est éternel et inattaquable. Il n’est donc pas étonnant qu’il soit le

220 Amadou Hampaté Ba, Amkoullel ’enfant peul, Mémoires (1¢ tome), Abidjan, Actes Sud, Arles, 1991, coll. de
poche Babel, Actes Sud, 1992, p. 419 et Oui mon commandant !, Mémoires (2¢ tome), Abidjan, Actes Sud, Arles,
1994, p.314.

221 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 75.



106

héros du récit qui finalement s’est retrouvé, a cause de son amour pour le savoir, avec
I’avoir et le pouvoir que ses deux compagnons désiraient le plus. Terminons pour
dire que le savoir est une lumiére qui apaise I’ame de 1’individu qui se met a sa
recherche.

Pour clore I’intervention sur cette derniere partie de ce travail, il faut noter que,
si la recherche aveuglée de I’avoir et du pouvoir, ainsi que 1’ignorance, sont les
causes de la destruction de I’individu, alors sa formation a I’Etre du savoir est un
chemin reconstructif. En effet, cette formation amene I’individu a viser dans sa quéte,
non pas 1’avoir et le pouvoir qui sont source de sa destruction, mais ce qui constitue
le savoir : ¢’est-a-dire 1’Etre du savoir. En allant & la rencontre de cet Etre, I’individu
va a la rencontre de soi qui lui permettra de pourchasser en lui les zones sombres de
I’ignorance, pour ensuite, parvenir a un savoir vrai. Un savoir qui pourra le conduire,
en toute tranquillité, & un avoir et un pouvoir profitables. Ainsi parvenu, c’est la
lumiére venue de 1’Etre du savoir qui conduira ’individu, en plus de son avoir et son

pouvoir, a sa réalisation pléniére.



107

CONCLUSION



108

Une herméneutique de 1’Etre, du savoir et du pouvoir, tel est I’intitulé de ce
sujet de mémoire de Master. Ce travail d’étude et de recherche a permis d’analyser
de fagon succincte la vision hampatébienne de I’Etre, du savoir et du pouvoir. Il était
question, pour nous, de montrer que, I’Etre, compris comme Dieu de ’or et de la
connaissance dans la philosophie de Hampaté B4, est la source originelle du savoir
et du pouvoir. Donc, sa quéte dans la recherche du savoir et du pouvoir conduit
nécessairement a la réalisation de I’homme dans une vie sociétale. Ainsi, pour mener
a bien cette recherche, nous avons structuré le travail en trois parties dont la premiere
porte sur ’origine de la vision hampatébienne de 1’Etre, du savoir et du pouvoir. A
ce niveau, nous avons mentionné que, s’il est vrai que toute pensée ne nait pas ex-
nihilo et qu’elle tire sa source nécessairement de quelque chose, alors il est aussi vrai
que la pensée développée par Hampaté Ba sur I’Etre, le savoir et le pouvoir tient son
origine de quelque chose. Laquelle origine lui donne sens et consistance. A cet effet,
nous sommes partis des penseurs qui ont abordé la question de 1’Etre avant Hampété
Ba depuis I’époque présocratique en passant par la période socratique pour aboutir a
I’époque post-socratique. Ce passage dans I’histoire a permis de faire, d’abord, une
historiographie de I’Etre pour ensuite parvenir aux deux sources fondamentales qui
ont nourri la vision de notre auteur. Parlant de ces deux sources, nous avons, d’une
part, la culture peule et d’autre part, la tradition islamique.

L’incursion chez les présocratiques, qui sont les pionniers de la question de
I’Etre, puis chez les socratiques et enfin chez les post-socratiques, a permis de voir
différents avis sur I’Etre. En effet, contrairement & Héraclite qui définissait 1’Etre par
le mouvement et le devenir, Parmenide, quant a lui, a développé une philosophie de
I’immobilité de I’Etre. Pour lui, I’Etre est exempt de tout mouvement. Une analyse
de ces deux avis va conduire Platon, philosophe socratique, a faire la synthése. Selon
Platon, I’Etre est, a la fois, mouvement et repos. Il va définir le mouvement et le

repos, non pas comme ce qui constitue I’Etre, mais comme des attributs de I’Etre.



109

Pour cela, Platon montrera que le Non-Etre dont parle Héraclite n’est rien d’autre
que I’autre de I’Etre. 1l faut souligner que dans la philosophie platonicienne, 1’Etre,
c’est 1’Idée qui est réellement réelle. A la suite de Platon, Avristote rejettera tout avis
concernant la théorie des ldées de Platon. Pour lui, I’Etre est le premier moteur qui
meut sans étre md. Arriver chez les poste-socratiques comme Hegel, I’Etre se
comprend par la réalisation de I’histoire de 1’Idée qui s’extériorise dans la nature.
Cette réalisation se fait en trois étapes qui sont : 1’en-soi, le pour-soi et I’en-soi-pour-
soi. Quant & Heidegger, I’Etre se présente, pour lui, comme le concept le plus général
qui transcende toute universalité générique. Dans la philosophie heideggerienne,
I’Etre se définit toujours par un étant. Les deux sont indissociables. En dépit de tous
ces avis, Hampéaté Ba assimilera I’Etre 4 Dieu, parce que forgé par la culture peule
et la tradition islamique.

Concernant la culture peule, elle a énormément impacté la pensée de Hampaté
Ba en ce sens que, non seulement, il est lui-méme originaire de ce peuple, mais aussi
par son engagement et par son devouement a preserver la culture de son peuple de la
disparition. Initié depuis son enfance par sa mere et plus-tard par Koullel qui lui
transmit I’art de la narration peule, Hampaté Ba, soucieux de la préservation de sa
culture en particulier et de la culture africaine en genéral, va mettre a 1’écrit les contes
et les récits initiatiques qui lui ont été enseignés. Voila ainsi justifié le contexte de la
rédaction de 1’ouvrage Kaidara. C’est un récit initiatique peul justifiant la pensee
hampatébienne de 1’Etre, du savoir et du pouvoir. Ce récit fait de Kaidara le détenteur
du savoir vrai qui, par son pouvoir, conduit I’individu a 1’avoir et au pouvoir ainsi
qu’a sa réalisation compléte.

S’agissant de la tradition islamique, nous avons constaté avec I’islamisation
des peuls, qu’elle a joué également un role prépondérant dans la pensée d’Amadou
Hampété Ba dans le sens ou il est un pur produit de Tierno Boka Salif. Ce dernier

n’a cessé de 'initier a la cuture islamique depuis 1’age de 7 ans. Cette éducation



110

donnée a Hampaté B4, depuis son enfance, par son maitre initiateur, a encré en lui
les valeurs et principes islamiques. Lesquelles valeurs et principes conduiront
Hampaté Ba a nourrir 1’idée d’un Dieu Unique qui est le Maitre et Possesseur de
toute chose. Ce Dieu Omniscient et Omnipotent est le seul qui donne le savoir et le
pouvoir a celui qu’il veut et les arrache également a celui qu’il veut. Le savoir et le
pouvoir deviennent ainsi des dons de Dieu et c’est ce que développe Hampaté Ba
lorsqu’il fait de Kaidara I’initiateur au savoir qui, seul, peut amener I’individu a
I’avoir et au pouvoir nobles et profitables.

Dans la deuxiéme partie de ce travail de recherche, il était question de faire
une interprétation de 1’Etre et du savoir a la lumiére de la philosophie hampatébienne.
Autrement dit, cette partie a consisté, pour nous, a mettre a nu ou a dévoiler la
conception hampatébienne de ’Etre, du savoir et du pouvoir & travers le voyage
initiatique vers Kaidara 1’énigmatique et les épreuves du savoir. Par ces deux
chapitres, nous avons montré que le rapport qu’entretient I’Etre du savoir avec le
savoir n’est pas un rapport de fusion méme si cela fait confusion. Ce n’est pas un
rapport de similarité en ce sens que le Dieu du savoir n’est pas lui-méme le savoir. I
ne constitue pas le savoir et le savoir n’est pas Dieu non plus. Cela dit, ce ne peut
étre qu’un rapport de conséquence qui fait du Dieu du savoir, non pas le savoir, mais
le détenteur du savoir et celui qui instruit au savoir par ses multiples manifestations.

Le fait, pour Kaidara, de faire savourer I’individu des délices du savoir ou de
lui faire atteindre la douceur du savoir demande, de la part de I’initié, un effort. Ce
dernier se conjugue, non seulement, par la curiosité de I’individu a rechercher le
savoir, mais aussi par sa patience et son endurance vis-a-vis des epreuves
susceptibles d’étre rencontrées sur le chemin de 1’initiation. Aussi, pour donner plus
de valeur a son savoir, I’initi¢ doit faire preuve d’humilité face a son maitre initiateur.
Le dévoilement voilé de Kaidara sur diverses formes sur le chemin de I’initiation se

présente comme des épreuves que les trois voyageurs (Hammadi, Dembourou et



111

Hamtoudo) doivent surmonter pour atteindre I’Etre du savoir lui-méme. Le fait, pour
les initiés, de parvenir a Kaidara, aprés maintes épreuves, afin d’avoir accés a la
signification de ses manifestations, fait de 1’Etre du savoir le but ultime de
I’initiation.

L’Etre du savoir est I’unique but de I’initiation, en ce sens qu’il est celui qui
éprouve, enseigne et approuve la qualité du savoir. Ce dernier doit surpasser le
physique pour parvenir a I’essence ultime des choses. Or, a en croire Hampaté B4,
’homme ne saurait parvenir a cette essence sans, toutefois, faire recours a I’Etre du
savoir qui «seul connait la nature et sait classer les phénomenes ».222 1l faut
comprendre, ici, que le Dieu du savoir est celui par qui I’acquisition du savoir vrai
est possible. C’est donc ce savoir émanant de 1’Etre qui n’a pour vision que I’Etre
lui-méme qui conduit ’homme au pouvoir et a sa réalisation compléte.

Dans la derniéere partie de ce travail d’étude et de recherche, il était question
de montrer que la quéte de I’Etre du savoir est un moyen d’accés au pouvoir et a la
réalisation pléniére de 1’individu. Pour y parvenir, I’analyse a consisté a montrer
I’origine de la déchéance de I’homme pour ensuite aboutir & 1’éducation a 1’ Etre du
savoir qui est un chemin de reconstruction de I’individu et d’acquisition d’un pouvoir
noble et profitable. En effet, I’ignorance de I’homme et son amour aveuglé de 1’avoir
et du pouvoir sont les causes fondamentales de sa destruction.

L’individu qui est ignorant de son ignorance au point d’en étre prisonnier, ne
peut étre qu’un danger pour sa propre personne. Cela s’explique par le fait que
I’homme qui ne sait pas qu’il ne sait pas ne peut jamais savoir. De cette manicre, il
ne fait que s’enfoncer davantage dans les tréfonds de I’ignorance. Or, 1’ignorance est
une obscurité qui, lorsqu’elle s’agrandit, engloutit au point d’obnubiler I’homme sur

la réalité et la vérité des choses. Adepte du faux, I’individu devient aveugle. Aveugle

222 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 48.



112

du savoir vrai, il ne voit que la fausseté que lui dicte son ignorance. Laissé a la merci
de son ignorance au détriment du savoir, 1’individu devient la cause de sa propre
perte dans la mesure ou cette ignorance profonde ne peut que le conduire au chaos.

L’homme, par son aveuglement causé par 1’ignorance, ne peut que voir les
choses avec les yeux du corps et non avec les yeux de 1’esprit qui restent fermés au
savoir. Avec un tel regard, ’homme, en plus d’étre un danger pour soi, devient un
poison pour autrui dans la mesure ou son amour aveuglé de 1’avoir et du pouvoir
causé par son manque de savoir ne peut que le conduire, non seulement, a causer du
tort a sa propre personne, mais aussi a celle de I’autre en mettant sa vie en danger
pour penser pouvoir construire son propre bonheur. Nous avons mentionné qu’une
telle nature de I’homme doit étre dépassée pour une reconstruction de I’individu.

La reconstruction de I’homme consiste a nourrir en lui le désir du savoir vrali
a travers sa formation a I’Etre du savoir qui le conduira & un avoir et un pouvoir
profitables comme ce fut le cas de Hammadi. Ainsi, le savoir caché en chacun d’entre
nous par 1’Etre du savoir pourra étre retrouvé a travers la recherche de cet Etre dans
la quéte du savoir qui nous menera finalement au pouvoir. Voila donc la conséquence
établie : I’Etre du savoir donne le savoir & celui qui va a sa rencontre et la lumiére de
ce savoir lui ouvre la porte au pouvoir.

Le rapport entre I’Etre, le savoir et le pouvoir vient d’étre ainsi établi. De ce
fait, dans sa quéte de ’avoir et du pouvoir, I’homme doit savoir que I’Etre est ce qui
domine le savoir ; en ce sens que c¢’est lui qui donne sens et consistance au savoir.
Quant au savoir recherché depuis sa quintessence, il est le miroir qui permet a
I’homme la construction de soi et la boussole qui le conduit a un avoir et un pouvoir
profitables aussi bien pour soi que pour la société. Il ne sert a rien pour un individu
de s’accrocher a I’avoir si le savoir n’y est pas comme ce fut le cas de Hamtoudo.
Aussi, il ne sert a rien de s’attacher au pouvoir si le savoir n’y est pas comme cela

fut le cas de Dembourou. Ces deux voyageurs ont pensé trouver leur bonheur dans



113

I’avoir et le pouvoir. Or, a en croire Hampaté B4, « le bonheur est bref ; rien ne sert
de s’y accrocher. Il est donc aussi vain de s’accrocher au pouvoir »*?3, L’amour
aveuglé du pouvoir et de 1’avoir ne peut, en aucun cas, conduire I’homme a sa
réalisation pléniére ou au bonheur éternel parce qu’il est la cause de notre ignorance.
Seule I'utilisation de I’avoir dans la quéte perpétuelle et continuelle du savoir peut
conduire I’individu a sa réalisation pléniére. Nous terminons cette conclusion pour
dire avec Hampaté Ba qu’il « faut que l’ignorance meure pour que naisse le
savoir »%?4, car le savoir est le socle de toute chose. Et, en tant que socle de toute
chose, il est tout a fait aisé de dire que le savoir, tel que defini par Hampaté Béa dans
son rapport avec 1’Etre et le pouvoir, est la condition de 1’accomplissement compléte

de I’'individu dans une vie sociétale.

223 Amadou Hampaté B4, L éclat de la grande étoile suivi du bain rituel, trad. Armand Colin, Abidjan, Classique
Africain, 1974, p. 17.
224 Amadou Hampéaté B4, Kaidara, op. cit., p. 158.



114

BIBLIOGRAPHIE



115

1- Les ouvrages de I’auteur

» Ambkoullel ’enfant peul. Paris, Actes Sud, Arles, 1991,

> Aspects de la civilisation africaine. Paris, Présence africaine, 1972 (réédité en
1993).

» Il n’y a pas de petite querelle : nouveaux contes de la savane. Paris, Presse
Pocket, 2002.

> Jésus vu par un musulman. Paris, Ed. Stock, 1994.

> Kaidara, récit initiatique peul (version en prose). Abidjan, Nouvelles Editions
ivoiriennes, 1978.

> Koumen, texte initiatique des pasteurs peuls. Avec G. Dieterlen, Paris, Ed.
Mouton, 1961.

» L’éclat de la grande étoile. Paris, Belles Lettres (version poétique bilingue),
Coll. ’Classiques africains’’, 1976.

» L’Empire peul du Macina. Avec J. Daget, Paris, Ed. Mouton, 1962.

L’Etrange destin de Wangrin. Paris, Presses de la Cité, UGE 10-18, 1973.

YV VY

La poignée de poussiere, contes et récits du Mali. Abidjan, Nouvelles
Editions Ivoiriennes, 1987.

Njeddo Dewal Mére de la calamité, conte initiatique peul. Paris, Stock, 1994,
Oui mon commandant !. Abidjan, Actes Sud, Arles, Septembre 1994.

Petit Bodiel et autres contes de la savane. Paris, Ed. Stock, 1994,

YV V VYV V

Vie et enseignement de Tierno Bokar, le sage de bandiagara. Paris, Seuil,

Coll. “’Point Sagesse’’, 1980.

3- Les ouvrages sur ’auteur

» AJAMI Nabil, La sagesse des nombres dans Kaidara. Paris, Format Broché,
2003. EAN papier : 9791040529880

» NIAMKEY-KOFFI Rober, Une lecture de Kaydara d’ Amadou Hampaté Ba.

Paris, Ed. Harmattan, Essai, coll. Etudes africaines : Philosophie, 2003.



116

Les autres ouvrages

ALAIN (Emile Chartier), Définitions. Paris, Les Editions Gallimard, 1953.
AL-ALWNI Taha Jabir, Ibn Taymiya wa islamiyyat al-marifa (Ibn Taymiya
et I’islamisation de la connaissance). Herndon, publications de I’Institut
international de la pensée islamique, 1994,

AL-ALWNI Taha Jabir, Ishah al-fikr al-islami (Réformer la pensée
islamique). Algérie, Dar Al-Hoda, 1990.

ANNAWAWI Mohieddine (631-676), Riyadh as-Salihin (Les Jardins des
vertueux). Traduction et commentaire du Dr Salaheddine keshrid, Beyrouth,
Dar al Gharb al-islami, 1410/1990.

ANONYME, Le Grand Grimoire ou Dragon Rouge. Paris, Edition Bussiére,
1997.

ANSELME De Cantorbéry, Proslogion.

ARISTOTE, Ethique & Nicomaque. trad. Jean Tricot, Editions les Echos du
Maquis (ePub, PDF), v. : 1,0, janvier 2014.

ARISTOTE, La métaphysique. trad. Jean Tricot, Editions les Echos du Magquis
(ePub, PDF), v. : 1,0, janvier 2014.

ARJAKOYSKY Philippe, Francois Fédier et Hadrien France-Lanord, Le
dictionnaire Martin Heidegger : Vocabulaire polyphonique de sa pensee.
Paris, Edition du Cerf, 2013.

BACHELARD Gaston, La formation de [’esprit scientifique. Paris, Vral,
2004.

BARUCH Spinoza, Ethique. Trad. Saisset, 1849 : Version 1.0, PDF-04 Juin

2002, David Bosman. Url : http://www.spinozaetnous.org

BLAY Michel, Dictionnaire des concepts philosophiques. Larousse et CNRS

éditions, coll. « Larousse in extenso », 2002.


http://www.spinozaetnous.org/

V V V V V

117

BOBIN Christian, Mozart et la pluie suivi par un désordre de pétales rouges.
Paris, Lettres Vives, Distrib. Harmonia Mundi, 1997.

DASTUR Francoit, Heidegger et la question du temps. Paris, PUF, coll.
« Philosophie », 1990.

DESCARTES René, Les Méditations métaphysique. Pierre Hidalgo, Paris,
Edition numérique PhiloSophie, 2010.

DESCARTES René, Régles pour la direction de [’esprit. Paris, Le livre de
poche, 2007.

DIOP Cheikh Anta, Nations negres et Culture : de [’antiquité néegre
egyptienne aux problemes culturels de I’Afrique noire d’aujourd’hui. Paris,
Présence Africaine, T. 11, 1979.

DU BORD Claude-Henry, La philosophie. Paris, EYROLE, 2007.

ELIADE Mircéa, Naissance mystique. Paris, Gallimard, 1956.

HEGEL, Préface des Principes de la philosophie du droit. Paris, Vrin, 1975
HEGEL, Science de la logique. Tome I, Trad. G. Jarczyk, Paris, Aubier, 1972.
HEIDEGGER, Etre et temps. Trad. Emmanuel Martineau, Paris, Edition
Numerique Hors-Commerce, 1985.

HENAFF Marcel, Le prix de la vérité, le don, I'argent, la philosophie. Paris,
Seuil, 2002.

HERACLITE, Les Fragments. Trad. Jean Francois, Paris, Garnier-
Flammarion, 2002.

HERACLITE, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalés de Milet &
Prodicos. Trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-Flammarion, 1993.
HERACLITE, Les penseurs grecs avant Socrate : de Thalés de Milet a
Prodicos. Trad. Jean Voilquin, Paris, Garnier-Flammarion, 1964.

HOBBES Thomas, Léviathan. Trad. Philippe Folliot, Editions Numériques,
23 Novembre 2002.



118

IBN Maja et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n°72.

Le Saint Coran et la traduction en langue francaise du sens de ses versets.
Réviseé et edité par la Présidence genérale des Directions des recherches
scientifiques islamiques de I’Ifta, de la prédication et de 1’orientation
religieuse, Al-Madinah Al-Munawwarah, 1410/1990.

MARX Karl, Manuscrits de 1844. In (Buvres, Economie, 11, Paris, Gallimard,
La Pléiade, 1982,

N’DA Pierre, Méthodologie et guide pratique du mémoire de recherche et
these de doctorat en Lettres, Arts et Sciences humaines et sociales :
informations, normes et recommandations universitaires, techniques et
pratiques actuelles. Paris, Harmattan, 2007.

NJOH-MOUELLE Ebénézer, De la médiocrité a I’excellence. Nouvelles
Editions Numériques Africaines (NENA), coll. Littérature d’Afrique, 1970.
PARMENIDE, poéme. Fragment (nouvelle trad.). Paris, PUF, coll.
Epiméthée, 2009.

PLATON, Apologie de Socrate, Criton, Phédon. Paris, Gallimard, Collection
Folio essais (n°9), 1985.

PLATON, Apologie de Socrate. Trad. Emile Chambry, Garnier-Flammarion,
La Bibliotheque électronique du Québec, coll. Philosophie, vol. 3 : version
1.01, 1992.

PLATON, Charmide. Trad. Alfred Croiset, version numérique publié le 05
octobre 2015.

PLATON, lon. Trad. Léon Robin (1866-1947), Edition électronique (ePub,
PDF) v. : 1,0 : Les Echos du Maquis, 2011.

PLATON, La République. Trad. Robert Baccou Paris, Garnier-Flammarion,
2008.

PLATON, PARMENIDE.



119

PLATON, Phedre. trad. Victor Cousin, Paris, Garnier Flammarion, 1849.
PLATON, Philébe. trad. Emile Chambry, Paris, Classique Garnier, La
Bibliothéque électronique du Quebec, Collection Philosophie, vol. 7 : version
1.01, 2022.

PLATON, Timée.

SENGHOR Léopold Seédar, Préface a La pensée africaine d’Alassane Ndaw.
Dakar, NEAS, 1997.

THONNARD Francois-Joseph, Précis d’histoire de la philosophie. Paris,
Tournai, Rome, Desclée, 1955.

ZOLA Emile, L’Argent. Paris, Le Livre de poche classique, 1998.

3- Les articles des revues scientifiques

BA Amadou Hampaté, «La tradition vivante ». In Histoire générale de
I’Afrigue, Paris, Editions Unesco/Jeune Afrique (édition intégrale), Tome I,
chap. 8, 1980, p.191-230.

BARTON Adrian, « I’ontologie appliquée : un dialogue entre métaphysique
analytique et traitement de I’information ». André Lacroix, La philosophie
pratique : un passage obligé pour penser la société, Presses de I'université
Laval, version 1, 2020, pp. 87-108.

BEAUJOUAN Jean, « L’argent et le lien social ». In Conférence, Paris, 12 rue
Saint-Sulpice, 75006, 2006.

BIAKA Zasseli Ignace, « Kaidara : le philosopher africain de I’énigme de
I’Etre ». In Revue des sciences sociales, 2023, pp. 20-30.

GEE Henry, Nature, cité par Céline Deluzarche, « Pourquoi I’humanité court
inexorablement a sa propre perte », Korii, 29 décembre 2021.

KASSE Maguéye, « Le maitre de la parole. Vie et ceuvre d’ Amadou Hampaté
Ba », In Bérose-Encyclopédie internationale des histoires de [’antropologie,
Paris, 2020.



120

KEWJI Nishitani, « Le probléme de 1’étre et la question ontologique ». In Laval
théologique et philosophique, vol. 64, n°2, 2008, pp. 305-325.

LAM Aboubacry Moussa, « L’origine des peuls: les principales theses
confrontées aux traditions africaines et a 1’égyptologie », ANKH n° 12/13,
2003-2004, pp. 90-107,

PAULME Denise, « A. Hampate Ba et G. Dieterlen, Koumen, Texte
initiatique des pasteurs Peul, Cahiers de ’'Homme ». (Compte-rendu), In
Annales Economie, Société, Civilisations, n.s. n°1, 1962, pp. 1238-1240.

Les théses et mémoires

AGGARWAL Kusum, « Hampété Ba et le savoir : de la recherche africaniste
a D’exercice de la fonction auctoriale ». Paris, Etude africaine, Thése de
doctorat, 1997.

NOVIVOR Ayelevi, « Du conte au roman dans I’ccuvre d’Amadou Hampaté
Ba ». Thése numérisée par la Direction des bibliothéques de 1’Université de
Montréal, coll. These et mémoire électronique (24361), Faculté des arts et des
sciences, 2004,

SECK Mouhamed Lamine, « La quéte du savoir et du pouvoir dans 1’ceuvre
littéraire d’Amadou Hampaté Ba : Kaidara et L Eclat de la grande étoile ».
Mémoire de maitrise, Université Gaston Berger de Saint-Louis, Sénégal,
Année académique 2002-2003.

5- Encyclopédies et dictionnaires

BRUNEL Pierre, Dictionnaire des mythes littéraires. Paris, Editions du
Rocher, 1988.

LALANDE André, Vocabulaire technigue et critique de la philosophie.
Imprimerie des Presses Universitaires de France 73, PUF, vol. 1, avenue
Ronsard, 41100 Venddme, Janvier 1997, N°43627.



121

» LALANDE André, Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Texte
revu par les membres et correspondants de la Société Francaise de Philosophie
et publie avec leurs corrections et observations, Avant-propos de René Poirier,
QUADRIGE/PUF, vol. 2.

» NGANDU NKASHAMA Pius, Dictionnaire des ceuvres littéraires africaines
de langue francaise. Paris, Nouvelle du Sud, 1994.

6- Sitographies et webographies
» CAMUS Laurent, « test de francais n°20399 : Expression de 1’opposition » —

cours. Url : https://www.francaisfacile.com

> DAVIDOUX Julie, «Etre: tout savoir — Philosophie magazine » in
https//www.philomag.com.

» DE Virgile « Le figaro » in Evene.lefigaro.fr.

» DEPRIS Alexis, « Ontologie (philosophie): historique des version » in
fr.wikipedia.org.

» DRUON Maurice, « Dictionnaire Académie » in https://www.dictionnaire-

academie.fr.
» GRONDIN Jean, «Babelo» in https://www.babelo.com/auteur/Jean-
Grondin/140709.

» Le francais, « Histoire du mot voyage » in https://www.lefrancais.eu/histoire-

du-mot-vovyage/.

» Instruction civique et morale : Découvrir les principes de la morale,
« Maximes et proverbes », cycle 2, LFAY, 22 septembre 2013, p. 2. Url:

http://lecolede.ngaoundaba.com

» JEAN Armand du plessis de Richelieu et Louis XllI, « Dictionnaire de

1’ Académie francgaise » in https://www.dictionnaire-académie.fr.

» KLEIN Lars, « L’expression de la cause, de la conséquence, du but — B1 », in

Grammaire, 25 Aolt 2023. Url : https://leflepourlescurieux.fr.



https://www.françaisfacile.com/
https://www.dictionnaire-academie.fr/
https://www.dictionnaire-academie.fr/
https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709
https://www.babelo.com/auteur/Jean-Grondin/140709
https://www.lefrançais.eu/histoire-du-mot-voyage/
https://www.lefrançais.eu/histoire-du-mot-voyage/
http://lecolede.ngaoundaba.com/
https://www.dictionnaire-académie.fr/
https://leflepourlescurieux.fr/

122

LAROUSSE Pierre, « La Toupie » in https://www.toupie.org.

LE ROUX Nicolas « La langue francaise » in

https://wwwlalanguefrancaise.com.

MUNDI  Imago, «Histoire de la philosophie grecque » in
WWW.COSMOoVisions.com.
MUSLIM, Sahih Muslim. URL : http://bibliotheque-islamique-coran-

sunna.over-blog.com/
PLATON, Apologie de Socrate et Ménon, 80d 1-3 consulté sur

https://www.dicocitations.com.

REY Alain, « Le dictionnaire Le Robert » : dico en ligne depuis 1951. Url :
www.lerobert.com
ROBERT Paul, « Le Robert » in https://dictionnaire.lerobert.com.

STAUDER Jean-Denis, « Philosophie premiére : tu es, Edition Jean-Denis
Stauder, 2018, lire en ligne le 3 Aolt 2024.
SY Muhamad, mise en ligne le 13 Novembre 2020 sur

https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w.



https://www.toupie.org/
https://wwwlalanguefrancaise.com/
http://www.cosmovisions.com/
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/
https://www.dicocitations.com/
http://www.lerobert.com/
https://dictionnaire.lerobert.com/
https://www.youtube.com/watch?v=0dRY5zOmK6w

123

TABLE DES MATIERES



SOMMAIRE. . itiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiititititteietietistetestatenscssnnsns 4
INTRODUCTION...ccittiiiiiiiniiiiiiitiittiietiiacetiscessccssccsscce sosssssssccsnn 5

PREMIERE PARTIE : L’ORIGINE DE LA PENSEE HAMPATEBIENNE DE

T U 0 2 21
CHAPITRE | : L’HISTORIOGRAPHIE DU CONCEPT DE L’ETRE............. 24
1- Chez les présocratiques : Héraclite et Parménide............................... 24

a- L’Etre dans la pensée héraclitéenne. .............c...oeiuueieee e 24

b- L Etre chez Parmenide. .........oovmeeee e 25

2- Chez les socratiques : Platon et AriStote...........ooviiiiiiiiiiieeen, 26

a- La conception platonicienne de I’Etre. ...........ooouuieiuieiiie i 26

b- L’Etre dans la philosophie aristotélicienne. ...................oeeueeeueeeiieeiiieeie e, 28

3- Chez les post-socratiques : Hegel et Heidegger.............cooooeiiiinnntn. 29

a- La vision hegelienne de Etre..............ccoooiiiiiiiiiiii e, 29

b- L Etre chez Helde@@er. ... .oovvu i 30
CHAPITRE Il: L’ETRE DANS LA TRADITION PEULE ET DANS LA
CONCEPTION ISLAMIQUE. ... .o e 32
1- La tradition peule, une source de la vision hampatébienne de I’Etre, du savoir

B AU POUVOIT . ..o e e e e 32

a- L Initiation QU SAVOIT. ... ..ouintt ittt 33

b- Le savoir et le pouvoir dans la cosmogonie peule...............oooiiiiiiiii L. 37

2- L’Etre, le savoir et le pouvoir dans la conception islamique, une autre source

delapenséede Hampate Ba. ..o, 40
a- Dieu, source du savoir et dUu POUVOIT. ... ....oritit i 41
b- Rapport entre I’homme, le SAVOir €t 1€ POUVOIT. ... ...evueveieneieeiieieeieieeiene 45

DEUXIEME PARTIE : DE L’ETRE COMME FONDEMENT DU SAVOIR :
LE POUVOIR APPELE A CORRES-PONDRE....ccetttttteeeeeeenenenensasanns 49



125

CHAPITRE | : LE VOYAGE INITIATIQUE VERS KAIDARA : L’ENIGME... 51

1- La quéte de Kaidara : dieu de I’or et de la connaissance............................ 51
2- L’énigmaticité de Kaidara : le lointain et bien proche.............................. 57
CHAPITRE Il : LESEPREUVES DU SAVOIR........oooiiiiiiiiiiiie e 62
1- Lanature d8S EPIEUVES. ... ..ttt ettt et e et e e 62
2- Le SENS AES EPIEUVES. ... .ttt et e e e e e 67

TROISIEME PARTIE: DE LA SOURCE DE LA DESTRUCTION DE
L°’HOMME A L’EDUCATION A L’ETRE DU SAVOIR : UN MOYEN
D’ACCES AU POUVOIR. ...c.oneieeeeeeeenenenenesesesasesasasnsnsssasssasssnsenns 75

2- L’ignorance, une voie de mortification de soi et une destruction sociétale... 83
CHAPITRE Il : L’EDUCATION A L’ETRE DU SAVOIR : UN PROCESSUS DE
RECONSTRUCTION DE L’INDIVIDU ET D’ACQUISITION DE L’AVOIR ET

DU POUVOIRNOBLESETPROFITABLES..........ciiiiiiiie 89
1- La formation a I’Etre du savoir : pour un cheminement reconstructif de
PINAIVIAU. . ..o 90

2- La quéte de I’Etre du savoir comme moyen d’acquisition de 1’avoir et du
pouvoir nobles et profitables...............cooo i 98
CONCLUSION. . tttiiiiiiiiiiitiiisteiestesenstessestssssstsssssssssssosssssssnssesnns 107
BIBLIOGRAPHIE......ciiiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiiiissnssssssssscccssssssssssssssssssccns 114

TABLE DES MATIERES. ...cutututtnteeeneneneecseeasasasasesnsnsnsnsesnsnsesnssnn 123



