


QUE	SAIS-JE	?

L'arabe

DJAMEL	EDDINE	KOULOUGHLI

Agrégé	de	l’Université

Directeur	de	recherche	au	CNRS

	



Introduction

es	 grandes	 langues	 de	 culture	 ont,	 chacune,	 une	 aventure	 qui	 lui	 est	 propre.
Celle	 de	 l’arabe	 est	 assez	 singulière.	 À	 l’origine,	 c’est	 la	 langue	 de	 tribus	 de
pasteurs	nomades	qui	sillonnent	les	steppes	et	les	déserts	d’Arabie,	ainsi	que	de
quelques	 groupes	 sédentaires	 installés	 dans	 des	 agglomérations	 dont	 bien	 peu
méritaient	 le	 nom	 de	 ville.	Mais	 cet	 état	 de	 choses,	 qui	 existait	 probablement
depuis	 des	 siècles,	 est	 brusquement	 bouleversé	 à	 partir	 du	 second	 tiers	 du	 viie
siècle	 de	 l’ère	 courante	 à	 la	 suite	 du	 succès	 rencontré	 par	 Muhammad	 Ibn
bAbdillah	de	la	tribu	des	Qurayš	de	La	Mecque	qui	prêche	une	nouvelle	religion
monothéiste,	l’islam.	Porté	par	les	conquêtes	islamiques	l’arabe	va,	en	quelques
décennies,	 s’étendre	 sur	 un	 immense	 empire	 couvrant	 le	 Proche-Orient	 et
l’Afrique	du	Nord	et	débordant	sur	 la	péninsule	ibérique	à	l’ouest	et	sur	 l’Asie
centrale	 à	 l’est.	 Dans	 les	 deux	 ou	 trois	 siècles	 qui	 suivent,	 cet	 idiome	 de
Bédouins	 primitifs	 qui	 n’excellaient	 qu’en	 poésie,	 intègre,	 à	 travers	 une
gigantesque	 entreprise	 de	 traduction,	 l’ensemble	 de	 l’héritage	 culturel,
scientifique	et	philosophique	des	vieilles	civilisations	de	 la	région	et	devient	 le
moyen	d’expression	écrite	de	milliers	d’auteurs	dans	tous	les	domaines	de	la	vie
culturelle	 d’alors	 :	 théologie,	 droit,	 littérature,	 sciences,	 philosophie.	 Ayant
recueilli	 et	développé	 l’héritage	de	 la	 culture	grecque,	 il	 a	 joué	un	 rôle	décisif
dans	sa	transmission	à	l’Occident	et	ainsi	dans	la	préparation	de	la	Renaissance
européenne	qui	est	le	fondement	de	la	culture	moderne.

Comme	langue	parlée,	l’arabe	a	donné	naissance	à	une	nombreuse	descendance
qui,	recouvrant	complètement	les	anciens	domaines	de	l’araméen	et	du	copte	et
partiellement	celui	du	berbère,	s’étend	sur	un	territoire	de	plus	de	13	millions	de
kilomètres	carrés	de	la	Mauritanie	à	l’Oman.

L’arabe	est	aujourd’hui	la	langue	officielle	de	plus	de	20	pays	dont	la	population
totale	avoisinait	les	300	millions	au	début	du	xxie	siècle	et	pourrait	atteindre	les
500	millions	en	2050.	L’arabe	est	langue	de	travail	de	l’onu	et	des	organisations
internationales	 depuis	 le	 milieu	 des	 années	 1970	 du	 siècle	 dernier	 (la	 seule
langue	 non	 indo-européenne	 avec	 le	 chinois)	 et	 est	 classée	 au	 6e	 rang	 des
langues	 du	 monde.	 Enfin,	 en	 tant	 que	 langue	 liturgique	 de	 l’islam,	 l’arabe

L



intéresse	peu	ou	prou	près	d’un	quart	des	êtres	humains	aujourd’hui.

Cet	 ouvrage	 se	 propose	 de	 retracer	 quelques-unes	 des	 étapes	 significatives	 de
l’aventure	historique	de	l’arabe	telle	que	les	connaissances	actuelles	permettent
de	se	la	représenter.	Dans	les	limites	de	cet	ouvrage,	il	ne	pouvait	être	question
de	présenter	un	“	état	des	connaissances	”	en	 la	matière.	On	espère	néanmoins
esquisser	un	cadre	global	cohérent	à	l’intérieur	duquel	le	lecteur	intéressé	pourra
situer	 les	 recherches	 actuelles,	 recherches	 dont	 nous	 avons	 donné	 une
bibliographie	 sommaire	 mais	 suffisante	 pour	 une	 première	 approche.	 Deux
ouvrages	 de	 synthèse,	 relativement	 récents,	 ceux	 de	Kees	Versteegh	 (1997)	 et
d’Ignacio	 Ferrando	 (2001),	 tous	 deux	 riches	 d’une	 abondante	 bibliographie,
pourront	apporter	une	information	plus	complète.

Mais	même	l’objectif	modeste	que	nous	nous	proposons	exige,	pour	pouvoir	être
visé	 de	 façon	 réaliste,	 de	 faire	 des	 choix,	 parfois	 difficiles,	 dans	 la	masse	 des
informations	intéressantes.	En	général	nous	avons	privilégié	les	renseignements
relatifs	 à	 “	 l’histoire	 externe	 ”	 de	 la	 langue,	 celle	 qui	 concerne	 son
environnement	social	et	culturel.	Par	contre,	nous	avons	presque	 toujours	évité
de	rentrer	dans	le	détail	de	son	“	histoire	interne	”	parce	que	celle-ci	n’intéresse
qu’un	public	limité	de	spécialistes	et	que	les	exposer	de	façon	claire	et	complète
aurait	vite	transformé	la	nature	et	les	objectifs	de	l’ouvrage.

Par	 contre,	 pensant	 que	 le	 lecteur	 pourrait	 juger	 utile,	 voire	 indispensable,
d’avoir	une	idée	globale	de	la	structure	générale	de	l’arabe,	nous	avons	présenté
de	façon	synthétique	l’essentiel	de	ce	qu’il	faut	en	savoir	dans	une	annexe	d’une
douzaine	de	pages	en	fin	de	volume.	Cette	annexe	peut	être	consultée	de	façon
complètement	indépendante	et	à	n’importe	quel	moment	du	processus	de	lecture.

	



Chapitre	I
L’arabe,	langue	sémitique

I.	Les	langues	sémitiques
es	 langues	 se	 laissent	 regrouper	en	«	 familles	»	 sur	 la	base	de	 ressemblances

systématiques	entre,	d’une	part,	leurs	paradigmes	grammaticaux,	et,	d’autre	part,
les	 éléments	 de	 leur	 lexique	 présumés	 «	 primitifs	 »,	 c’est-à-dire	 les	 moins
susceptibles	d’avoir	 fait	 l’objet	d’emprunts.	Des	ressemblances	de	cette	nature,
mises	en	évidence	par	des	comparaisons	méthodiques,	systématisées	à	partir	du
xixe	 siècle	 par	 la	 linguistique	 comparée,	 permettent	 de	 classer	 l’arabe	 dans	 la
famille	des	langues	sémitiques.

Cette	 famille	est	attestée	historiquement,	c’est-à-dire	par	 l’écriture,	depuis	près
de	 cinq	 millénaires	 dans	 l’actuel	 Moyen-Orient.	 La	 plupart	 des	 spécialistes
l’incluent	 aujourd’hui,	 à	 côté	 d’autres	 familles	 de	 langues,	 dans	 un	 ensemble
plus	vaste,	 la	«	 superfamille	»	 (ou	«	phylum	»)	 afro-asiatique.	En	 l’état	 actuel
des	 connaissances,	 on	 regroupe	 sous	 ce	 nom,	 outre	 la	 famille	 sémitique,	 au
moins	quatre	familles	de	langues	qui	sont	toutes	réparties	sur	le	nord	et	l’est	du
continent	 africain,	 à	 savoir	 :	 l’égyptien,	 attesté	 depuis	 le	 iiie	 millénaire	 avant
l’ère	 courante	 (désormais	 ec)	 dans	 la	 vallée	 du	 Nil,	 et	 dont	 le	 descendant
moderne,	le	copte,	a	survécu	jusqu’au	xixe	siècle	;	le	berbère,	attesté	depuis	au
moins	 le	 iie	 siècle	 avant	 ec	 par	 des	 inscriptions	 dites	 «	 libyques	 »,	 et	 dont	 le
domaine,	aujourd’hui	morcelé,	s’étendait	sur	tout	l’ouest	de	l’Afrique	du	nord	;
les	langues	tchadiques,	parlées	en	Afrique	centrale,	et	dont	la	plus	importante	est
le	 hausa	 ;	 les	 langues	 couchitiques,	 dont	 le	 domaine	 couvre	 la	 «	 corne	 »	 de
l’Afrique	 et	 se	 prolonge	 plus	 au	 nord	 le	 long	 de	 la	 mer	 Rouge,	 et	 dont	 les
langues	les	plus	importantes	sont	l’oromo	et	le	somali.	Les	langues	de	ces	deux
dernières	 familles	 sont	 très	 nombreuses,	 et	 les	 spécialistes	 les	 subdivisent	 en
plusieurs	 sous-groupes.	 Pour	 certains,	 les	 langues	 de	 l’ouest	 du	 domaine
couchitique	 formeraient	 en	 fait	 une	 famille	 linguistique	 distincte,	 l’omotique,

L



que	les	uns	proposent	de	rattacher,	comme	branche	distincte,	à	 l’afro-asiatique,
alors	que	d’autres	contestent	même	ce	rattachement.

Ces	hésitations	 révèlent	 assez	que	 les	 critères	 linguistiques	 sur	 lesquels	 repose
l’intégration	d’une	langue	dans	une	famille	de	l’ensemble	afro-asiatique	restent
assez	 flous.	 Ce	 flou	 résulte,	 pour	 une	 bonne	 part,	 du	 fait	 que	 nombre	 de	 ces
langues	sont	encore	 très	 imparfaitement	décrites.	Mais	 il	 tient	aussi	au	fait	que
les	traits	linguistiques	sur	lesquels	on	se	fonde	pour	faire	des	regroupements	sont
encore	 peu	 nombreux	 et	 peu	 systématiques,	 voire	 contradictoires,	 suggérant
parfois	des	rapprochements	entre	deux	langues	que	d’autres	critères	conduisent	à
éloigner	 l’une	 de	 l’autre.	 Certains	 auteurs	 doutent	 même	 que	 le	 phylum	 afro-
asiatique	ait	jamais	eu	un	ancêtre	commun,	et	attribuent	les	ressemblances	entre
les	 langues	 sémitiques	 et	 les	 langues	 africaines	 du	 phylum	 à	 l’effet	 plus	 ou
moins	 profond	 de	 «	 vagues	 de	 sémitisation	 »	 exercées	 par	 contacts	 sur	 ces
langues.

En	 comparaison	 avec	 les	 traits	 linguistiques	 qui	 rapprochent	 les	 langues	 afro-
asiatiques,	ceux	qui	unissent	les	membres	de	la	famille	sémitique	sont	beaucoup
plus	nombreux	et	systématiques,	et	ont	été	perçus	bien	avant	la	naissance	de	la
linguistique	comparée.	En	particulier,	la	parenté	de	l’hébreu,	de	l’araméen	et	de
l’arabe	 était	 déjà	 parfaitement	 perçue	 par	 les	 savants	 juifs	 et	 musulmans	 au
Moyen	Âge.	 Elle	 fonde	 par	 exemple	 chez	 le	 grand	 philologue	 juif	maghrébin
Yehuda	 Ibn	 Qurayš	 (xe	 siècle),	 l’intérêt	 porté	 à	 la	 connaissance	 des	 langues
sœurs	 de	 l’hébreu	 pour	 expliciter	 certains	 termes	 bibliques.	 De	 même,	 le
jurisconsulte	 musulman	 andalou	 ’Alī	 Ibn	 Hazm	 (xie	 siècle)	 n’hésite	 pas	 à
affirmer [1]	que	«	quiconque	examine	l’arabe,	l’hébreu	et	le	syriaque	acquière	la
certitude	[...]	qu’il	s’agit	d’une	seule	et	même	langue	à	l’origine	».

En	 Occident,	 c’est	 l’orientaliste	 allemand	 Job	 Ludolf	 qui,	 en	 1702,	 établit
solidement	la	parenté	des	langues	sémitiques	connues	à	l’époque,	en	se	fondant
sur	 une	 analyse	 systématique	 de	 leurs	 ressemblances	 à	 la	 fois	 lexicales	 et
grammaticales.	Mais	 l’appellation	de	«	 langues	sémitiques	»	est	due	à	un	autre
allemand,	August	Schlözer,	qui	l’emploie	pour	la	première	fois	en	1781.

Les	premières	 langues	 reconnues	comme	sémitiques	 furent	 l’hébreu,	 l’araméen
(et	sa	variante	syriaque)	et	l’arabe.	Au	xixe	siècle,	la	famille	s’élargit	d’une	part
au	 phénicien,	 reconstruit	 grâce	 à	 l’hébreu	 dont	 il	 est	 proche,	 et	 d’autre	 part	 à
l’éthiosémitique	 constitué	 par	 le	 ge’ez,	 langue	 classique	 d’Éthiopie,	 et	 les
langues	apparentées.	Puis	s’y	ajoutât	le	sud	arabique	ancien,	déchiffré	en	partie

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-7.htm#no1


grâce	 à	 l’éthiosémitique.	 Avec	 le	 déchiffrement	 de	 l’écriture	 cunéiforme	 par
Henry	 Creswicke,	 entre	 1833	 et	 1845,	 on	 découvrit	 la	 plus	 ancienne	 langue
sémitique	écrite,	 l’akkadien,	et	ses	descendants,	 le	babylonien	et	 l’assyrien.	Au
xxe	 siècle,	 la	 famille	 sémitique	 s’agrandit	 encore	 par	 la	 reconstitution
(approximative)	de	l’amorite,	connu	seulement	à	partir	de	noms	propres	figurant
dans	 des	 textes	 akkadiens,	 mais	 surtout	 par	 la	 découverte	 en	 1928	 de
l’ougaritique,	puis	celle	de	l’éblaïte	en	1975.	À	chacune	de	ces	étapes,	 l’image
que	l’on	se	faisait	de	la	famille	sémitique,	des	relations	entre	ses	membres	et	des
caractéristiques	linguistiques	probables	du	«	proto-sémitique	»,	ancêtre	commun
supposé	 de	 ces	 langues,	 s’est	 trouvée	 plus	 ou	 moins	 profondément	 modifiée.
Aujourd’hui	le	consensus	est	loin	de	régner	sur	l’ensemble	de	ces	questions.

Longtemps	l’opinion	dominante	fut	que	l’arabe	était	la	langue	sémitique	la	plus
typique,	 la	 plus	 proche	 du	 proto-sémitique.	 Le	 fait	 qu’elle	 ait	 émergé	 le	 plus
tardivement	sur	la	scène	de	l’histoire	ne	constituait	pas,	aux	yeux	des	tenants	de
cette	thèse,	une	objection.	Au	contraire,	postulant	que	le	berceau	primitif	de	tous
les	 peuples	 sémitiques	 ne	 pouvait	 être	 que	 l’Arabie,	 ils	 considéraient	 que	 la
dernière	 langue	à	avoir	quitté	ce	sol	originaire,	n’en	avait	que	mieux	gardé	 les
caractéristiques	 les	 plus	 «	 pures	 »	 de	 la	 famille.	 Les	 autres	 peuples	 sémites
auraient	 quitté	 l’Arabie	 par	 vagues	 successives	 échelonnées	 dans	 le	 temps	 en
direction	de	l’est,	du	nord	et	du	sud,	et	se	seraient	sédentarisés	dans	l’ensemble
du	 «	 croissant	 fertile	 »,	 du	Yémen	 et	 de	 l’Afrique	 orientale.	 Leurs	 parlers	 s’y
seraient	 progressivement	 diversifiés,	 subissant	 les	 effets	 de	 substrats
linguistiques	divers	et	s’éloignant	d’autant	du	prototype	sémitique,	conservé	par
l’arabe.

À	 l’appui	 de	 ce	 scénario,	 on	 évoquait	 un	 certain	 nombre	 d’arguments
linguistiques	dont	 les	principaux	sont	 les	 suivants	 :	1	au	niveau	phonologique,
l’arabe	 aurait	 conservé	 pratiquement	 intact	 le	 stock	 primitif	 des	 consonnes
sémitiques,	en	particulier	les	interdentales,	les	emphatiques	et	les	gutturales	que
de	nombreuses	 langues	sœurs	 (celles	du	nord	notamment)	auraient	perdues	ou
confondues	 ;	 de	 même,	 l’inventaire	 vocalique	 de	 l’arabe,	 réduit	 aux	 trois
voyelles	 cardinales	 a/	 i	 et	 u	 (longues	 et	 brèves)	 refléterait	 mieux	 le	 système
sémitique	primitif	que	les	systèmes	plus	complexes	de	certaines	autres	langues,
souvent	 corrélatifs	 de	 la	 perte	 de	 consonnes	 gutturales.	 2	 Au	 niveau
morphologique,	l’arabe	exhiberait	dans	toute	sa	pureté	le	système	sémitique	de
formation	 des	 mots	 à	 partir	 de	 racines	 généralement	 triconsonantiques	 et	 de
schèmes	constitués	de	voyelles	et	éventuellement	de	consonnes	;	la	régularité	de
sa	morphologie	serait	aussi	une	preuve	de	la	vitalité	des	mécanismes	hérités	de



la	langue	mère.	3	Au	niveau	syntaxique,	il	aurait	conservé	un	système	complet
de	marques	casuelles	 (des	déclinaisons)	dont	 il	 ne	 resterait	 dans	 la	plupart	des
autres	 langues	 que	 des	 vestiges	 ;	 corrélativement	 la	 structure,	 essentiellement
synthétique,	 des	 énoncés	 dans	 cette	 langue	 correspondrait	mieux	 au	 «	 génie	 »
sémitique.	4	 /	Au	niveau	lexical,	 l’arabe,	peu	en	contact	avec	d’autres	 langues,
aurait	conservé	un	fonds	lexical	sémitique	primitif	beaucoup	plus	riche	que	celui
de	ses	sœurs	périphériques.

La	 découverte	 de	 l’akkadien	 ébranla	 quelque	 peu	 ces	 convictions.
L’impressionnante	 profondeur	 historique	 des	 textes	 qui	 représentaient	 cette
langue	et	 ses	descendantes	et	 l’importance	de	 la	culture	matérielle	 sur	 laquelle
elles	 reposaient	 ne	 pouvait	 pas	 ne	 pas	 en	 imposer.	Des	 auteurs	 comme	Alfred
Von	Kremer	en	Allemagne	ou	Ignazio	Guidi	en	Italie	soutinrent,	dans	le	dernier
quart	du	xixe	siècle,	que	les	Sémites	étaient	originaires	de	Mésopotamie.	Leurs
arguments	reposaient	sur	des	faits	de	vocabulaire.	D’après	ces	auteurs,	le	lexique
primitif	 commun	 à	 toutes	 les	 langues	 de	 la	 famille	 ne	 reflétait	 pas
l’environnement	écologique	ou	géographique	du	désert,	mais	pointait	plutôt	vers
des	 régions	 situées	à	 l’extérieur	de	 la	péninsule	arabique,	quelque	part	plus	au
nord-est.	Les	adversaires	de	la	thèse	de	l’Arabie	berceau	des	Sémites	ajoutaient
que	 les	 conditions	 naturelles	 de	 la	 péninsule	 rendaient	 très	 improbable	 l’idée
qu’elle	 ait	 pu,	 au	 moins	 avant	 la	 domestication	 du	 dromadaire,	 qui	 date
seulement	 du	 iie	 millénaire	 avant	 ec,	 abriter	 assez	 d’habitants	 pour	 être	 le
réservoir	humain	des	vagues	d’émigration	successives	qui	auraient	sémitisé	ses
marges.	 Le	 débat	 sur	 l’origine	 géographique	 des	 Sémites	 connut	 d’autres
rebondissements	 au	xxe	 siècle,	 à	 la	 suite	du	développement	des	 recherches	 sur
l’histoire	 du	 peuplement	 humain	 de	 la	 planète.	 La	 plupart	 des	 auteurs	 qui
abordent	 encore	 aujourd’hui	 ces	 questions	 pensent	 plutôt,	 maintenant,	 à	 une
origine	 africaine,	 mais	 des	 scénarios	 contradictoires	 sont	 proposés	 à	 partir	 de
cette	hypothèse.

II.	 La	 classification	 des	 langues
sémitiques
La	conception	des	relations	existant	entre	les	diverses	langues	sémitiques	a,	elle
aussi,	 beaucoup	 évolué	 à	 mesure	 que	 l’on	 en	 a	 su	 plus	 sur	 ces	 langues.	 La
découverte	 de	 l’akkadien	 avait	 révélé	 que	 cette	 langue	 ne	 connaissait	 que	 des



conjugaisons	 à	 préfixes	 personnels,	 alors	 que	 toutes	 les	 langues	 sémitiques
connues	 jusque-là	 avaient	 un	 système	 verbal	 reposant	 sur	 l’opposition	 d’un
paradigme	à	préfixes	de	personnes	(à	valeur	d’inaccompli)	et	d’un	paradigme	à
suffixes	 de	 personnes	 (à	 valeur	 d’accompli).	 L’akkadien	 utilisait	 en	 outre	 une
forme	 nominale,	 exprimant	 l’état,	 qui	 pouvait	 être	 spécifiée	 par	 des	 pronoms
personnels	suffixés.	On	ne	tarda	pas	à	faire	l’hypothèse	que	cette	forme,	dite	«
stative	»,	était	l’ancêtre	probable	du	paradigme	à	suffixes	des	langues	sémitiques
de	 l’ouest.	 Du	 coup	 était	 ébranlé	 le	 mythe	 de	 l’arabe	 prototype	 du	 sémitique
ancien.	 L’akkadien,	 malgré	 les	 traits	 indéniables	 d’évolution	 qu’il	 présentait,
notamment	 la	 perte	 de	 nombreuses	 consonnes	 gutturales	 et	 emphatiques,
apparaissait	 comme	 ayant	 conservé	 des	 traits	 linguistiques	 proto-sémitiques
perdus	par	les	langues	sémitiques	«	occidentales	»,	y	compris	l’arabe.	On	se	mit
même	à	soupçonner	que	la	très	grande	régularité	morphologique	de	l’arabe,	loin
de	refléter	une	exemplaire	conservation	du	proto-sémitique,	pouvait	résulter	d’un
processus	 tardif	 de	 régularisation	 des	 paradigmes	 hérités,	 les	 éloignant	 ainsi
d’états	plus	anciens	que	des	langues	moins	idéalement	régulières	auraient	mieux
conservé.	C’est	notamment	l’opinion	de	Robert	Hetzron	(1976).

La	 classification	 des	 langues	 sémitiques	 qui	 a	 prévalu	 pendant	 la	 plus	 grande
moitié	 du	 xxe	 siècle	 a	 été	 essentiellement	 typologique.	 On	 a	 procédé	 par
regroupements	 sur	 la	base	de	 traits	 linguistiques	qui	permettaient	de	constituer
de	 grands	 groupes,	 qui	 se	 sont	 trouvés	 recouper	 la	 localisation	 spatiale	 des
langues,	 d’où	 les	 dénominations	 géographiques	 de	 ces	 groupes.	 La	 première
grande	division	opposait	le	«	sémitique	oriental	»,	constitué	par	l’akkadien	et	ses
langues	 filles,	 à	 toutes	 les	 autres	 langues	 sémitiques	 alors	 connues,	 regroupées
en	 «	 sémitique	 occidental	 ».	 Cette	 division	 se	 fondait	 sur	 la	 différence
d’organisation	 du	 système	 verbal,	 déjà	 évoquée,	 mais	 aussi	 sur	 un	 certain
nombre	 de	 spécificités	 phonologiques	 et	 morphologiques	 de	 l’akkadien.	 Une
seconde	 division	 opposait,	 au	 sein	 du	 sémitique	 occidental,	 le	 sémitique
septentrional,	 regroupant	 en	 gros	 les	 langues	 sémitiques	 du	 Croissant	 fertile
(Syrie,	Liban,	Palestine)	et	le	sémitique	méridional	avec	l’arabe,	le	sudarabique
et	les	langues	éthiopiennes.	Cette	division	correspondait,	selon	les	spécialistes,	à
l’existence	de	 traits	 linguistiques	propres	au	groupe	méridional,	par	exemple	 la
réalisation	/f/	du	phonème	que	toutes	les	autres	langues	sémitiques	réalisent	/p/,
l’infixation	d’une	voyelle	 longue	 /ā/	 pour	 former	 certaines	 classes	de	verbes	«
dérivés	»,	ou	encore	 l’usage	étendu	de	pluriels	nominaux	dits	«	 internes	»	 (cf.
Annexe	 p.	 115).	Dans	 le	 groupe	 sémitique	 du	 nord-ouest,	 on	 distinguait	 aussi
deux	ensembles	 :	 les	 langues	«	cananéennes	»,	représentées	par	 le	phénicien	et
l’hébreu,	et	l’araméen	avec	ses	diverses	variétés.	La	classification	traditionnelle



se	présentait	donc	comme	dans	le	tableau	ci-contre.

Cette	classification	foncièrement	géographique	n’établit	de	relations	de	filiation
qu’entre	les	variétés	historiques	d’une	même	langue.	Elle	a	reçu	cependant	une
interprétation	 historique	 qui,	 sans	 fonder	 une	 classification	 généalogique	 des
diverses	 langues	 de	 la	 famille,	 permettait	 à	 tout	 le	 moins	 de	 se	 représenter
globalement	 les	 grandes	 étapes	 de	 la	 constitution	 du	 domaine.	 Selon	 cette
interprétation,	 la	 première	 grande	 division	 qu’aurait	 connue	 le	 proto-sémitique
serait	antérieure	au	iiie	millénaire	avant	ec,	et	aurait	vu	se	constituer	la	branche
orientale	 du	 sémitique	 avec	 l’akkadien.	 Vers	 le	 iie	 millénaire	 avant	 ec,	 le
sémitique	occidental	aurait	connu	une	nouvelle	séparation	entre	nord	et	sud.	Le
groupe	du	nord	se	serait,	à	son	tour,	fractionné	un	millénaire	plus	tard	en	deux
groupes,	les	langues	cananéennes	et	l’araméen.	À	peu	près	dans	le	même	temps,
le	 groupe	 du	 sud	 aurait	 connu	 une	 division	 comparable	 entre	 l’arabe	 et	 le
sudarabique,	lequel	aurait	essaimé	sur	le	continent	africain,	donnant	naissance	au
groupe	éthiopien.

Mais	ce	 scénario	a	 été	 remis	en	cause	à	 la	 fois	par	 la	découverte	de	nouvelles
langues	 de	 la	 famille	 et	 par	 une	 analyse	 plus	 fine	 de	 celles	 qui	 étaient	 déjà
connues.

La	 langue	découverte	 sur	 le	 site	 d’Ougarit,	 non	 loin	de	 l’actuelle	Lattaquié	 en
Syrie,	et	dont	 la	documentation	remonte	au	xive	avant	ec,	a	 révélé	des	 traits	 la
rapprochant	de	 l’arabe	 :	 inventaire	 consonantique	 riche,	 avec	 en	particulier	 les



consonnes	 interdentales,	 devenues	 occlusives,	 ou	 chuintantes	 dans	 les	 langues
plus	jeunes	de	la	région,	et	flexion	casuelle	pour	les	noms,	du	moins	au	singulier,
alors	que	les	langues	plus	tardives	n’en	gardent	que	des	vestiges.	Les	spécialistes
sont	d’avis	que	l’ougaritique	est	une	langue	sémitique	du	nord-ouest,	mais	sont
obligés	d’admettre	qu’en	remontant	dans	le	temps	certains	traits	qui	opposaient
ce	groupe	et	celui	du	sud-ouest	semblent	s’estomper.

Avec	l’éblaïte,	dont	la	documentation	découverte	au	sud	d’Alep,	en	Syrie,	nous
fait	 remonter	 au	 IIIe	 millénaire	 avant	 ec,	 la	 situation	 devient	 encore	 plus
compliquée	 :	 cette	 langue,	 en	 effet,	 présente	 des	 traits	 qui	 la	 rapprochent	 de
l’akkadien	(notamment	une	conjugaison	à	préfixes	pour	l’accompli),	et	d’autres
qui	la	rapprochent	des	langues	sémitiques	de	l’ouest	(par	exemple	l’ordre	Verbe-
Sujet-Objet,	alors	que	l’akkadien	a	un	ordre	Sujet-Objet-Verbe).	Elle	a	aussi	un
système	consonantique	beaucoup	plus	conservateur	que	celui	de	 l’akkadien,	en
particulier	au	niveau	des	consonnes	gutturales.	En	outre,	 l’éblaïte	a	conservé,	à
l’instar	de	l’akkadien,	de	l’ougaritique	et	de	l’arabe,	un	système	de	déclinaison
du	nom.	Certains	 spécialistes	proposent	d’ajouter	 cette	 langue	 au	 sémitique	de
l’est,	 d’autres	 au	 sémitique	 de	 l’ouest.	Mais	 surtout,	 ici	 encore,	 une	 remontée
dans	 le	 temps	 semble	 estomper	 des	 distinctions	 qui	 fondaient	 la	 classification
ancienne.

Le	 réexamen	 des	 langues	 sémitiques	 plus	 anciennement	 connues	 a,	 lui	 aussi,
apporté	son	lot	d’objections	à	la	classification	traditionnelle.	En	particulier,	on	a
été	amené	à	reconsidérer	le	rattachement	de	l’arabe	au	groupe	sémitique	du	sud,
en	faisant	valoir	qu’il	partageait	avait	le	sémitique	occidental	du	nord	des	traits
non	 attestés	 dans	 les	 langues	 sudarabiques	 et	 éthiopienne [2].	 Ces	 traits
linguistiques	 partagés	 par	 l’arabe	 et	 les	 langues	 sémitiques	 du	 nord-ouest	 ont
conduit	Hetzron	(1976),	à	proposer	un	réaménagement	global	de	la	classification
traditionnelle,	en	créant	notamment,	à	 la	place	du	groupe	sémitique	occidental,
un	 «	 sémitique	 central	 »	 avec	 un	 embranchement	 «	 arabo-cananéen	 »	 et	 un
embranchement	 araméen,	 ne	 laissant	 dans	 le	 sémitique	 sud	 que	 l’éthiopien,	 le
sudarabique	ancien	et	le	sudarabique	moderne	(ce	dernier	n’étant	d’ailleurs	plus
du	tout	considéré	comme	un	descendant	du	premier).

Cependant,	 ce	 réaménagement	 ne	 répond	 pas	 à	 la	 question	 fondamentale
suivante	:	comment	se	fait-il,	si	l’on	se	situe	dans	une	perspective	généalogique,
que	 l’arabe,	 rattaché	 à	 l’une	 des	 branches	 de	 l’arbre	 sémitique	 (peu	 importe
laquelle),	 exhibe	 des	 traits	 linguistiques	 que	 les	 autres	 langues	 du	 même
embranchement	 ne	 présentent	 pas,	 mais	 qui	 sont	 partagés	 par	 des	 langues

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-7.htm#no2


appartenant	 à	 un	 rameau	 différent,	 parfois	 non	 adjacent	 ?	À	 cette	 question,	 le
sémitisant	 italien	Giovanni	Garbini	 (1984)	 apporte	une	 réponse	 radicale	 :	 pour
lui,	 le	 concept	 théorique	 sous-jacent	 à	 l’usage	 des	 arbres	 généalogiques	 en
linguistique,	 concept	 qui	 a	 donné	 sa	 pleine	 mesure	 dans	 l’étude	 des	 langues
indo-européennes,	 est	 tout	 simplement	 inadapté	 aux	 réalités	 des	 langues
sémitiques.	Ces	dernières,	 en	effet,	 sont	 restées	 sur	une	 très	 longue	période	en
contact	suivi	les	unes	avec	les	autres,	sur	un	territoire	relativement	fixe,	et	donc
avec	toute	latitude	pour	s’emprunter	les	unes	aux	autres	du	matériel	linguistique
à	 tous	 les	 niveaux	 (phonologie,	 morphologie,	 syntaxe,	 lexique).	 En	 outre,
certaines	de	ces	langues,	notamment	l’akkadien,	puis	l’araméen,	puis	l’arabe,	ont
fonctionné	 comme	 lingua	 franca,	 langue	 véhiculaire,	 dans	 l’ensemble	 de	 la
région	 favorisant	 encore	 les	 emprunts	 et	 les	 calques.	 Par	 suite,	 face	 à	 un	 trait
linguistique	partagé	par	deux	langues	sémitiques	voisines,	il	est	très	difficile	de
dire	 s’il	 est	 hérité	 de	 l’ancêtre	 commun	 (conclusion	 la	 plus	 plausible	 pour	 les
langues	indo-européennes,	séparées	les	unes	des	autres	et	sans	contacts	suivis),
d’un	emprunt	de	l’une	à	l’autre,	voire	des	deux	à	une	troisième,	ou	encore	d’un	«
développement	 parallèle	 »,	 indépendant,	 et	 dû	 seulement	 à	 des	 tendances
typologiques	partagées.	Garbini	n’en	déduit	pas	qu’une	histoire	linguistique	des
langues	sémitiques	est	impossible,	mais	pense	qu’il	faut,	pour	ce	faire,	renoncer
à	toute	conception	généalogique.	Le	scénario	qu’il	propose	consiste	à	poser	un	«
centre	»	initial	de	développement	du	sémitique,	centre	qu’il	situe	dans	les	plaines
de	Syrie,	et	qui	pourrait	bien	être	le	point	d’arrivée	des	protosémites	au	Moyen-
Orient.	Ce	centre,	en	bordure	du	grand	désert	d’Arabie,	a	toujours	été	un	lieu	de
contact	entre	les	populations	sédentaires	et	nomades	de	toute	la	région,	et	a	vu,
au	 cours	 du	 temps,	 des	 processus	 alternatifs	 de	 sédentarisation	 et	 de
bédouinisation.	Ces	mouvements	incessants	de	population	ont	été,	selon	Garbini,
le	moteur	de	la	diffusion	d’innovations	linguistiques	de	ce	«	centre	attracteur	»
vers	les	périphéries	sémitisées,	dans	toutes	les	directions.	Toujours	selon	lui,	les
premiers	 émigrants,	 notamment	 les	 ancêtres	 des	 locuteurs	 de	 l’akkadien	 et	 de
l’éblaïte	se	sont	trouvés	isolés,	dans	une	large	mesure,	des	courants	migratoires
ultérieurs,	 et	 leurs	 langues	 ont	 donc	 conservé	 tous	 les	 archaïsmes	 qui	 les
caractérisent.	 Les	 locuteurs	 du	 sudarabique	 ancien	 représentent	 une	 seconde
vague	d’émigration	qui	 se	 serait	produite	après	que	certaines	 innovations	aient
eu	 lieu	 en	 sémitique	 occidental.	 Garbini	 considère	 que	 le	 point	 de	 départ	 de
toutes	les	innovations	linguistiques	qui	vont	caractériser	le	sémitique	occidental
est	 l’amorite,	 langue	 très	 peu	 connue,	 mais	 dont	 le	 peu	 que	 l’on	 a	 pu	 en
reconstruire	 suggère	 qu’il	 contient	 en	 germe	 beaucoup	 des	 innovations	 qui	 se
développeront	par	la	suite	dans	les	langues	sémitiques	occidentales.	En	fait,	il	est
probable	que	Garbini	se	représente	l’amorite	plutôt	comme	un	type	linguistique



innovateur	que	comme	une	langue	reconstructible.

Les	traits	linguistiques	que	l’arabe	partage	avec	les	langues	sémitiques	du	nord-
ouest	 dateraient	 de	 la	 période	 où	 ses	 locuteurs	 vivaient	 encore	 près	 du	 centre
innovateur.	Quant	 aux	 traits	 que	 l’arabe	ne	partage	qu’avec	 le	 sudarabique,	 ils
résulteraient	 d’influences	 réciproques	 entre	 les	 Arabes	 bédouins	 et	 les
sédentaires	d’Arabie	du	 sud,	 influences	 rendues	possibles	après	 la	colonisation
par	les	Arabes	de	la	plus	grande	partie	de	l’Arabie.

La	 théorie	 de	Garbini	 rend	 caduque	 toute	 classification	 des	 langues	 sémitique
fondée	sur	des	arborescences	prétendant	à	une	interprétation	généalogique.	Elle
est	par	contre	compatible	avec	une	classification	aréale	«	large	»	du	type	de	celle
que	propose	Igor	Diakonoff	(1994)	et	qui	s’articule	selon	deux	paramètres	:	une
opposition	 entre	 langues	 sémitiques	 centrales	 et	 langues	 sémitiques
périphériques	 d’une	 part,	 et	 une	 autre	 entre	 nord	 et	 sud.	 Selon	 cette
classification,	le	sémitique	central	nord	comprendrait	l’ougaritique,	le	cananéen
et	 l’araméen,	 le	 sémitique	 central	 sud	 serait	 réservé	 à	 l’arabe	 en	 ses	 diverses
variétés	(dont	nous	discuterons	au	prochain	chapitre),	le	sémitique	périphérique
nord	 serait	 constitué	 par	 l’akkadien	 et	 ses	 langues	 filles,	 mais	 on	 pourrait	 y
ajouter	(ce	que	ne	fait	pas	Diakonoff)	 l’éblaïte,	enfin	 le	sémitique	périphérique
sud	 comprendrait	 le	 sudarabique	 et	 l’éthiopien.	 À	 cette	 classification	 peut	 se
superposer	une	relation	d’ordre	dans	le	temps	mettant	en	évidence	le	passage	des
formes	les	plus	archaïques	aux	formes	les	plus	modernes	des	langues	sémitiques
en	passant	par	les	formes	intermédiaires.

Retenons	de	tout	cela	la	position	de	l’arabe,	«	intermédiaire	»	à	plusieurs	titres	:



entre	le	nord	et	le	sud,	le	centre	et	la	périphérie,	l’archaïque	et	le	novateur.

Notes

[1]	Ibn	Hazm	,	Al-’Ihkām	fī	’usūl	al-’ahkām	chap.	4,	Le	Caire,	Šakir	Éd.,	(n.d.).
[2]	Les	principaux	de	ces	traits	sont	:	l’usage	d’un	suffixe	/t/	pour	la	2e	personne
de	 la	 conjugaison	 là	 où	 les	 langues	 du	 sud	 ont	 un	 /k/	 ;	 une	 base	 verbale
d’inaccompli	 en	 R1R2VR3	 alors	 que	 les	 langues	 du	 sud	 ont	 un	 schème
R1VR2VR3	 (avec	 possible	 gémination	 de	 R2)	 ;	 un	 pronom	 de	 3e	 personne	 à
initiale	/h/	alors	que	les	langues	du	sud	ont	un	/s/,	sauf	le	sabéen	qui	a	aussi	un
/h/	 qu’il	 pourrait	 bien	 avoir	 emprunté	 à	 l’arabe	 ;	 enfin,	 seules	 les	 langues
sémitiques	 du	 nord	 et	 l’arabe	 ont	 développé	 une	 forme	 pausale	 des	 mots
féminins	 en	 /a/.	 Plus	 surprenant	 encore,	 l’arabe	 partage	 avec	 le	 seul	 cananéen
certains	traits	qui	les	opposent	à	l’araméen,	en	particulier	l’usage	d’un	suffixe	de
féminin	pluriel	à	initiale	/-n/	et	celui	d’un	article	défini	préfixé	(/ha-/	en	hébreu,
/al-/	en	arabe).

	

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-7.htm#re1no1
http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-7.htm#re2no2


Chapitre	II
L’émergence	de	l’arabe

I.	L’Arabie	avant	l’islam
a	péninsule	Arabique,	territoire	où	commence	l’histoire	de	l’arabe,	est	un	vaste

espace	 au	 climat	 aride	 où	 l’on	 peut	 distinguer,	 en	 gros,	 deux	 grandes	 zones
écologiques	 :	 celle	 de	 la	 steppe,	 qui	 soude	 l’Arabie	 au	 Croissant	 fertile	 et	 se
prolonge	vers	les	zones	côtières	de	la	mer	Rouge,	le	long	de	la	chaîne	du	Ḥiğāz,
et	celle	du	désert,	qui	commence	au	centre	du	plateau	oriental	du	Nağd,	avec	le
Nafūd,	et	se	poursuit	sur	tout	le	sud-est	de	la	péninsule	avec	le	Rub‘	al-Ḵālī.	Au
sud-ouest,	 cependant,	 une	 zone	montagneuse	bénéficie	 des	 pluies	 de	mousson.
Cette	 région,	 dite	 «	Arabie	 heureuse	 »	 (en	 gros	 l’actuel	Yémen),	 a	 développé,
depuis	les	temps	les	plus	anciens	et	grâce	à	une	gestion	évoluée	des	ressources
hydrauliques,	 une	 agriculture	 florissante,	 base	 d’une	 vie	 sédentaire,	 et	 même
citadine	remarquable.	Mais	précisons	d’emblée	que	l’Arabie	du	Sud	n’est	pas,	à
l’origine,	un	territoire	de	langue	arabe	:	c’est	là	en	effet	que	se	sont	installées	à
une	 époque	 ancienne,	 probablement	 antérieure	 au	 Ier	 millénaire	 avant	 ec,	 des
populations	parlant	diverses	formes	du	sudarabique	ancien,	notamment	le	sabéen
(langue	de	 la	 tribu	de	Saba’)	et	 le	minéen	 (langue	du	 royaume	de	Ma‘īn).	Ces
langues	sont	connues	seulement	par	des	données	épigraphiques,	qui	utilisent	un
alphabet	propre,	quoique	dérivé	d’une	écriture	sémitique	du	nord.

Le	domaine	de	 l’arabe	 se	 situe	plus	au	nord,	dans	 les	 steppes	et	 les	déserts	de
l’Arabie	du	centre	et	du	nord,	où	règne	essentiellement	le	pastoralisme	nomade,
même	 si	 les	 oasis	 permettent	 la	 culture	 du	 palmier	 et	 de	 quelques	 céréales	 et
légumes.	On	 ignore	 quand	 les	 ancêtres	 des	Arabes	 ont	 commencé	 à	 coloniser
l’Arabie,	 mais	 on	 suppose	 que	 ce	 processus	 n’a	 connu	 toute	 son	 ampleur
qu’après	 la	 domestication	 du	 dromadaire,	 laquelle	 ne	 serait	 pas	 antérieure	 à	 la
première	moitié	 du	 IIe	millénaire	 avant	 ec.	 Selon	Garbini	 (1984)	 l’arabe	 s’est
détaché	 du	 sémitique	 du	 nord	 au	 cours	 du	 processus	 de	 bédouinisation	 rendu
possible	 par	 la	 domestication	 des	 camélidés.	Certains	 spécialistes	 ajoutent	 que

L



l’invention,	 au	 cours	 des	 derniers	 siècles	 avant	 ec,	 d’un	nouveau	 type	de	 selle
spécialement	 conçue	 pour	 le	 dromadaire,	 et	 la	mise	 au	 point,	 quelques	 siècles
plus	tard,	d’armes	adaptées	à	ce	type	de	monture,	ont	permis	le	développement
de	 tribus	 de	 guerriers	 méharistes	 capables	 d’effectuer	 en	 une	 journée
d’importants	 déplacements	 et	 de	 transporter	 des	 charges	 considérables.	 Les
conditions	 techniques	 pour	 que	 les	 Arabes	 contrôlent	 le	 commerce	 caravanier
étaient	ainsi	réunies.

II.	 Les	 premières	 attestations	 de
l’arabe
Les	 premières	 mentions	 du	 terme	 «	 Arabes	 »	 apparaissent	 dans	 des	 textes
assyriens	du	viiie	siècle	avant	ec	et	font	référence	à	des	populations	nomades	que
les	Assyriens	eurent	à	combattre	ou	à	fixer	aux	marges	de	l’empire,	s’en	servant
éventuellement	comme	troupes	auxiliaires.	Des	textes	sudarabiques	appliquent	le
terme	«	Arabes	»	aux	populations	nomades	exogènes.	C’est	aussi,	semble-t-il,	le
sens	de	ce	mot	dans	la	Bible.	Les	Romains	puis	les	Byzantins	feront	à	leur	tour
mention	des	Arabes	comme	de	peuples	nomades.	En	langue	arabe	même,	le	mot
’a‘rāb	 désigne	 spécifiquement	 les	 nomades,	 alors	 que	 ‘arab	 peut	 désigner	 les
Arabes	en	général	ou	les	Bédouins	en	particulier.

Les	 toutes	 premières	 traces	 de	 la	 langue	 arabe	 sont	 des	 noms	 propres	 qui	 se
rencontrent	 dans	 des	 inscriptions	 en	 langues	 sudarabiques.	Mais	 ces	 noms	 ne
nous	 apprennent	 pas	 grand-chose	 sur	 l’état	 ancien	 de	 la	 langue	 arabe.	 Plus
intéressantes	à	cet	égard	sont	des	 inscriptions	que	 l’on	nommera,	en	suivant	 la
suggestion	 de	 Christian	 Robin	 (1992),	 «	 nordarabiques	 ».	 Il	 s’agit	 de	milliers
d’inscriptions	 parfois	 simples	 graffitis,	 laissées	 par	 les	 nomades,	 durant	 des
siècles,	au	 long	de	 leurs	pérégrinations	à	 travers	 la	péninsule,	 souvent	dans	 les
oasis	d’étape	des	grandes	voies	caravanières.	Ces	inscriptions	sont	regroupées	en
quatre	grandes	familles	en	fonction	de	leurs	affinités	formelles	et	des	circuits	de
transhumance	 qu’elles	 semblent	 avoir	 suivis.	 On	 reconnaît	 ainsi	 un	 groupe	 «
ṯamūdéen	 »,	 situé	 le	 long	 d’un	 arc	 d’oasis	 allant	 du	 nord	 au	 nord-ouest	 de
l’Arabie,	 avec	 des	 prolongements	 jusqu’au	 nord	 du	Yémen,	 et	 qui	 couvre	 une
période	allant	du	vie	siècle	avant	ec	au	vie	siècle	de	l’ère	courante	;	un	groupe	«
liḥyānite	 »,	 localisé	 dans	 l’oasis	 de	Didān	 (nom	antique	d’Al-‘Ulā	 au	 nord	de
Médine),	 sur	 une	 période	 allant	 du	 ive	 au	 ier	 siècle	 avant	 ec	 ;	 un	 groupe	 «



ṣafā’itique	»,	du	nom	de	Ṣafā’	au	sud-ouest	de	la	Syrie,	où	elles	ont	d’abord	été
trouvées,	 mais	 qui	 sont	 réparties	 au	 long	 des	 confins	 du	 Croissant	 fertile	 et
couvrent	la	période	qui	va	du	ier	siècle	avant	ec	au	iiie	siècle	;	enfin	un	groupe	«
ḥasā’itique	 »,	 localisé	 dans	 la	 région	 du	 Golfe,	 et	 dont	 les	 inscriptions	 sont
situées	entre	le	ve	et	le	ier	siècle	avant	ec.

Toutes	ces	inscriptions	utilisent	une	forme	de	l’alphabet	sudarabique	et	sont	en
général	 courtes	 et	 stéréotypées	 :	 dédicaces,	 généalogies,	 invocations	 à	 divers
dieux	 du	 panthéon	 arabe.	 Quelques-unes,	 un	 peu	 plus	 longues	 évoquent	 des
événements	 politiques,	marquent	 la	 présence	 de	 campements	 ou	 évoquent	 des
défunts.	Il	est,	bien	sûr,	impossible,	avec	si	peu	de	données,	d’esquisser	un	vrai
profil	de	la	variété	linguistique	représentée.	Mais	un	trait	linguistique	se	retrouve
dans	toutes	ces	inscriptions,	qui	permet	de	les	caractériser	sans	hésitation	comme
du	 nordarabique	 :	 l’usage	 d’un	 article	 défini	 préfixé,	 /h-/	 ou	 /hn-/,	 ce	 qui	 les
exclut	du	domaine	sudarabique,	qui	ne	connaît	qu’un	article	suffixé.	Trois	autres
indices	 linguistiques	 d’appartenance	 au	 nordarabique	 se	 retrouvent	 dans
certaines	 de	 ces	 inscriptions	 :	 l’usage	 d’un	 préfixe	 verbal	 factitif	 ’-,	 là	 où	 le
sudarabique	 aurait	 /h-/	 ou	 /s-/,	 l’usage	 des	 deux	 sifflantes	 /s/	 et	 /š/	 seulement,
alors	que	le	sudarabique	en	a	une	troisième	(transcrite	/ś/),	et	celui	d’un	pronom
suffixe	de	3e	personne	à	initiale	h,	alors	que	le	sudarabique	a	/s/	(sauf	le	sabéen
dont	 la	 forme,	 analogue	 à	 celle	 de	 l’arabe	 pourrait	 bien	 être	 un	 emprunt).	On
trouve	 aussi,	 dans	 les	 inscriptions	 safā’itiques,	 une	 alternance	 entre	 suffixes
féminins	/(a)t/	et	/(a)h/,	propre	aux	langues	sémitiques	du	nord,	et	un	suffixe	de
masculin	 pluriel	 /n/,	 qui,	 en	 l’absence	 de	 notation	 des	 voyelles,	 pourrait
correspondre	au	suffixe	de	pluriel	/ūn~īn/	de	l’arabe.

À	 partir	 du	 vie	 siècle	 avant	 ec	 de	 plus	 en	 plus	 de	 tribus	 de	 la	 péninsule
nomadisent	 avec	 leurs	 troupeaux	 dans	 les	 steppes	 du	 nord.	 Certaines	 finissent
par	se	sédentariser,	et	se	dotent	même	d’une	organisation	sociale	et	politique	qui
permet	de	parler	de	véritables	états.	Un	des	premiers,	 le	 royaume	nabatéen,	 se
développe	entre	le	ive	siècle	avant	ec	et	le	ier	siècle	ec,	dans	l’actuelle	Jordanie,
avec	Pétra	pour	capitale.	Les	Nabatéens	pratiquent	l’agriculture	dans	les	steppes
jordaniennes,	mais	doivent	l’essentiel	de	leur	richesse	à	leur	position	stratégique
sur	la	grande	route	caravanière	de	l’ouest	en	provenance	du	Yémen.	Le	royaume
nabatéen	est	annexé	en	106	par	les	Romains	qui	en	font	leur	Provincia	Arabia.

Les	Nabatéens,	 arabophones,	 utilisaient	 pour	 leurs	 inscriptions	 l’araméen,	 sans
doute	 considéré	 alors	 comme	 plus	 prestigieux	 pour	 ce	 type	 de	 fonction.	 Cet



araméen,	 cependant,	 présente	 des	 interférences	 avec	 l’arabe,	 et	 constitue	 donc
une	source	d’information	indirecte	sur	l’état	ancien	de	la	langue.	Le	premier	fait
intéressant,	dans	ces	 textes,	est	que	 l’article	défini	arabe,	quand	 il	 apparaît,	 est
toujours	 <’l->,	 à	 lire	 /’al-/,	 ce	 qui	marque	 une	 étape	 décisive	 vers	 l’arabe	 que
nous	connaissons.

Un	 des	 points	 qui	 a	 le	 plus	 retenu	 l’attention	 des	 spécialistes	 dans	 les	 textes
nabatéens,	 et	 qui	 a	 soulevé	 de	 nombreuses	 discussions,	 est	 que	 certains	 noms
propres	 arabes	 y	 sont	 écrits	 avec	 un	w	 ou	 parfois	 un	 y	 final	 :	 on	 trouve	 ainsi
<yzydw>	 pour	 yaziyd(u)	 ou	 <‘bd’lhy>	 pour	 ‘abd	 ’allāhi.	 Certains	 auteurs,	 K.
Versteegh	 (1997)	 par	 exemple,	 ont	 fait	 l’hypothèse	 que	 ces	 terminaisons
pouvaient	 correspondre	 à	 la	 forme	 pausale	 des	 noms	 en	 arabe.	 Cela	 laisserait
penser	que	cette	forme	d’arabe	utilisait	des	marques	casuelles	analogues	à	celles
de	l’arabe	classique,	mais	que	les	règles	de	pause	auraient	à	l’époque	été	plutôt
du	type	allongement	des	voyelles	brèves	finales,	alors	qu’en	arabe	classique,	on
efface	 ces	 mêmes	 voyelles	 à	 la	 pause.	 Pour	 sa	 part,	 Werner	 Diem	 (1973),
soulignant	 l’absence	 de	 systématicité	 de	 ces	 marques	 et	 leur	 incohérence
contextuelle,	conclut	que	si	ces	graphies	sont	 le	 reflet	de	marques	de	cas,	elles
manifestent	 que	 le	 système	 casuel	 était	 en	 crise	 et	 avait	 perdu	 toute	 valeur
fonctionnelle.

Après	 l’annexion	 de	 Pétra,	 c’est	 l’oasis	 de	 Palmyre	 (Tadmur),	 dans	 le	 désert
syrien,	qui	devient	un	grand	centre	du	commerce	caravanier,	jusqu’à	sa	conquête
par	 les	 Romains	 en	 273.	 Comme	 les	 Nabatéens,	 les	 palmyréniens	 étaient
arabophones,	mais	écrivaient	en	araméen.	Leurs	inscriptions	ne	nous	apprennent
pas	grand-chose	de	nouveau	par	rapport	à	celles	des	Nabatéens.

Une	 étape	 nouvelle	 dans	 l’étude	 de	 l’émergence	 historique	 de	 l’arabe	 est
constituée	par	l’apparition	de	textes	en	écriture	non	arabe	mais	dont	la	langue	est
en	tout	ou	en	partie	une	forme	de	nordarabique.

Une	 transition	 vers	 ce	 type	 de	 texte	 semble	 être	 constituée	 par	 ce	 que	 l’on
appelle	 les	 inscriptions	 en	 «	 pseudo-sabéen	 »	 ou	 «	 qaḥṭānique	 ».	 Il	 s’agit	 de
textes	 qui	 proviennent	 du	 site	 saoudien	 de	Qaryat	 al-Fāw,	 rédigés	 en	 écriture
sabéenne	mais	dont	la	langue,	bien	qu’elle	«	imite	»	le	sabéen,	s’en	distingue	par
des	 traits	 tout	 à	 fait	 significatifs,	 notamment	 la	 présence	 des	 deux	 seules
sifflantes	 /s/	 et	 /š/	 que	 connaît	 le	 nordarabique.	 Les	 textes	 en	 pseudo-sabéen
présentent	 en	 outre	 des	 traits	 de	 lexique	 et	 de	 phraséologie	 qui	 rappellent	 le
minéen	 mais	 aussi	 «	 quelques	 tournures	 typiquement	 arabes	 »	 (Robin,	 1992,



120).	 Il	 n’est	 pas	 impossible	 que	 la	 langue	 parlée	 des	 auteurs	 d’inscriptions
pseudo-sabéennes	ait	été	 le	ḥimyarite,	sorte	de	 langue	mixte	entre	 l’arabe	et	 le
sudarabique	dont	 l’auteur	 arabe	al-Hamdānī	 parlera	 au	xe	 siècle	 (Robin,	1992,
101-108).	Pour	les	Arabes	le	terme	Ḥimyar	désignera	globalement	le	pays	et	les
populations	yéménites.

Dans	 la	même	 région,	 on	 trouve	 des	 inscriptions	 en	 écriture	 sudarabique	mais
dont	 les	 textes	 peuvent	 désormais	 être	 qualifiés	 de	 «	 proto-arabes	 »	 car	 ils
exhibent,	 entre	 autres,	 l’article	 défini	 préfixé	 arabe	 <’l->.	 L’une	 d’entre	 elles
(présentée	dans	Robin,	1992,	114),	l’inscription	de	Ya‘mar,	datée	de	la	fin	du	iiie

siècle	avant	ec	ou	du	début	du	iie,	est	la	dédicace	d’une	construction	à	la	déesse
arabe	’Allāt.	On	y	trouve	la	plus	ancienne	attestation,	à	ce	jour,	de	l’article	défini
arabe	 /’al-/	 ainsi	que	 la	 séquence	graphique	<l-lt>à	 lire	 /li-llāt/	«	pour	 ’Allāt	»
avec	 assimilation	 de	 ce	 même	 article	 devant	 la	 consonne	 /l/	 du	 nom	 suivant
comme	en	arabe	classique.	La	structure	syntaxique	de	la	phrase	est	elle	aussi	tout
à	 fait	 arabe	 avec	 une	 consécutive	 introduite	 par	 la	 conjonction	 fa-	 :	 <f-sm‘	 l-
hmw>,	que	l’on	peut	lire	/fa-sami‘at	la-humūl/	«	alors	elle	les	exauça	».

Une	autre	inscription	(présentée	dans	Robin,	1992,	115),	également	originaire	de
Qaryat	 al-Fāw,	 est	 la	 stèle	 funéraire	 d’un	 certain	 ‘Iğl	 Ibn	Hofi‘amm.	 Elle	 est
datée	de	la	fin	du	ier	siècle	avant	ec	et	est	assez	longue	(10	lignes)	pour	autoriser
une	esquisse	d’analyse	linguistique.	On	y	reconnaît	l’article	défini	/’al/,	assimilé
devant	les	consonnes	coronales,	mais	aussi	certaines	omissions	de	la	consonne	’
qui	laissent	supposer	qu’elle	n’était	guère	articulée	dans	le	dialecte	arabe	local.
Christian	 Robin	 considère	 que	 l’inscription	 de	 ‘Iğl	 est	 le	 plus	 ancien	 texte	 en
langue	arabe	connu	à	ce	jour.

L’écriture	 sudarabique	 était	 plutôt	 bien	 adaptée	 à	 la	 notation	 de	 l’arabe
puisqu’elle	 disposait	 d’un	 graphème	 distinct	 pour	 chacun	 des	 28	 phonèmes
consonantiques	de	la	langue	(et	même	d’un	graphème	surnuméraire	notant	la	3e
sifflante	 inconnue	 de	 l’arabe).	 Ce	 n’est	 pourtant	 pas	 à	 partir	 de	 ces	 premières
tentatives	 de	 fixation	 par	 écrit	 de	 la	 langue	 arabe	 que	 va	 se	 développer	 un
système	graphique	proprement	arabe.	La	raison	essentielle	en	est	que	les	derniers
siècles	 qui	 précèdent	 l’apparition	 de	 l’islam	 et	 l’émergence	 des	 Arabes	 sur	 la
scène	 de	 l’histoire	 ne	 sont	 guère	 favorables	 à	 la	 civilisation	 sudarabique,
pourtant	 première	 grande	 civilisation	 de	 la	 péninsule.	 Impliqués,	 par	 leurs
alliances,	 dans	 les	 conflits	 entre	 les	 deux	 grandes	 puissances	 de	 l’époque,
l’Empire	 perse	 et	 l’Empire	 byzantin	 (et	 ses	 alliés	 éthiopiens),	 les	 royaumes



sudarabiques	 traversent	 des	 périodes	 de	 conflits	 sociaux	 et	 religieux	 graves	 et
connaissent	divers	épisodes	de	guerre	et	d’occupation	étrangère	au	cours	du	vie
siècle.	 L’effondrement,	 vers	 la	 fin	 du	même	 siècle,	 du	 barrage	 de	Ma’rib,	 un
grand	ouvrage	d’art	qui	faisait	la	fierté	de	l’Arabie	du	Sud,	est	souvent	présenté
comme	marquant	 la	décadence	économique	et	politique	des	états	sudarabiques.
Leur	influence	sur	les	Arabes	du	Nord	diminue	et	ceux-ci	prennent	même,	petit	à
petit,	le	contrôle	des	grandes	routes	caravanières	qui	étaient	une	des	sources	de
richesse	 de	 l’Arabie	 du	 Sud.	 La	 Mecque,	 ville	 arabe	 du	 Ḥiğāz,	 centre	 de
pèlerinage	 et	 étape	 sur	 la	 route	 caravanière	 longeant	 la	mer	Rouge,	 prend	 une
importance	économique	croissante,	et	la	tribu	des	Qurayš	qui	la	domine	devient
l’une	des	tribus	les	plus	puissantes	d’Arabie.

Dès	 le	 ve	 siècle	 de	 nouveaux	 émirats	 arabes	 se	 développent	 dans	 les	 confins
désertiques	 du	 nord	 de	 la	 péninsule.	Au	 nord-ouest,	 les	Ḡassānides,	 chrétiens
monophysites,	se	mettent	au	service	de	Byzance	dont	ils	garantissent,	du	moins
en	principe,	 la	 frontière	 sud	avec	 l’ennemi	héréditaire,	 les	Perses.	Ceux-ci	 leur
opposent	 une	 autre	 tribu	 arabe,	 les	 Laḵmīdes,	 convertis	 au	 christianisme
nestorien,	et	qui	 font	de	Ḥīra,	 sur	 les	bords	de	 l’Euphrate,	 leur	capitale.	 Il	 s’y
développe	une	véritable	vie	de	cour,	et	la	poésie	en	langue	arabe	y	est	cultivée.
D.	 Frolov	 (2000)	 considère	même	 que	Ḥīra	 a	 été	 le	 centre	 de	 l’une	 des	 deux
grandes	 traditions	 poétiques	 préislamique,	 qu’il	 baptise	 «	Ḥīran	 tradition	 »,	 la
seconde	 qu’il	 qualifie	 simplement	 de	 «	 bédouine	 »	 étant	 représentée	 un	 peu
partout	dans	la	péninsule,	et	en	particulier	dans	le	Ḥiğāz.

C’est	vers	les	confins	nord	de	la	péninsule,	dans	les	steppes	syriennes,	qu’il	faut
se	 tourner	 pour	 trouver	 les	 inscriptions	 arabes	 les	 plus	 tardives	 qui	 jalonnent
l’évolution	vers	l’arabe	historique.

L’une	des	plus	 anciennes,	 découverte	 en	1986	 à	 ‘En	 ‘Avdat,	 dans	 le	 désert	 du
Néguev,	et	étudiée	par	James	Bellamy	(1990),	date	du	ier	siècle	et	présente,	en
écriture	nabatéenne,	un	texte	arabe	inclus	dans	un	texte	en	langue	araméenne.	Il
s’agit	d’une	dédicace	au	dieu	Obodas.	Le	texte	arabe	serait	une	sorte	de	louange
adressée	au	dieu	dans	une	langue	assez	élaborée.	Malheureusement	la	lecture	de
ce	 texte	 est	 encore	 loin	d’être	 éclaircie	 de	 façon	 convaincante,	 et	 l’on	doit,	 en
l’état	actuel	des	connaissances,	se	contenter	de	dire	qu’il	s’agit	bien	d’arabe	en
raison	de	 la	 présence	de	 l’article	 défini	 préfixé	<’l>,	 l’araméen	ne	 connaissant
qu’un	article	suffixé	/-ā/.	Ce	texte	contient	deux	noms	communs	<’lmwtw>	«	la
mort	»	et	<ğrḥw>	«	une	blessure	»	qui	exhibent	le	fameux	suffixe	w	tant	discuté
pour	les	inscriptions	nabatéennes,	et	qui	est	ici	d’autant	plus	intrigant	qu’il	s’agit



de	noms	communs.	Faut-il	y	voir	un	argument	en	faveur	de	la	thèse	de	marques
casuelles	 du	 nominatif,	 les	 deux	 noms	 étant,	 dans	 la	 lecture	 de	 Bellamy,	 des
sujets	de	verbes	?	Il	est	trop	tôt	pour	le	dire...

Quelques	 courtes	 inscriptions	 de	 la	 même	 aire	 géographique,	 également	 en
écriture	nabatéenne,	mais	plus	tardives	(milieu	du	iiie	siècle),	notamment	celles
de	’Umm	al-Ğimāl	et	d’al-Ḥiğr	appartiennent	à	la	même	étape.	Elles	présentent
des	 occurrences	 de	 noms	 communs,	 précédées	 ou	 non	 de	 l’article	 défini,	 et
exhibant	le	mystérieux	suffixe	w	comme	<(’l)qbrw>	=	«	(la)	tombe	».

La	 plus	 célèbre	 de	 toutes	 les	 inscriptions	 en	 langue	 arabe	 et	 en	 écriture
nabatéenne	est	celle	de	Al-Namāra,	dite	d’Imru’l-Qays,	retrouvée	à	Al-Namāra,
à	120	km	au	sud-est	de	Damas	en	1901.	Cette	inscription	fait,	sur	certains	points,
l’objet	de	lectures	divergentes.	Ainsi,	après	le	syntagme	<mlk,	’l‘rb>,	que	tout	le
monde	lit	malik(i)	’al‘arab	=	«	le	roi	des	Arabes	»,	le	mot	graphique	suivant	est
lu	par	 certains	 comme	 le	 corroboratif	 :	kullihi	=	«	 tous	»,	 alors	que	d’autres	y
voient	le	début	d’une	nouvelle	proposition	:	walaqabuhu	=	«	et	son	surnom	[est]
».	Cette	importante	divergence	de	lecture	est	due	en	partie	au	fait	que	l’écriture
nabatéenne	ne	compte	que	22	consonnes,	alors	que	l’arabe	en	compte	28	de	sorte
que	 le	même	ductus	consonantique	peut	être	 interprété	de	 façons	 très	diverses,
comme	cet	exemple	permet	de	le	constater.

La	 dernière	 étape	 dans	 l’émergence	 de	 l’arabe	 tel	 que	 nous	 le	 connaissons	 est
représentée	 par	 des	 inscriptions	 qui,	 par	 leur	 forme,	 préfigurent	 nettement
l’écriture	 arabe,	 comme	 l’inscription	 de	Zabad,	 près	 d’Alep	 (datée	 de	 512)	 ou
celle	de	Ḥarrān,	dans	le	Ḥawrān	(datée	de	568).	Ces	inscriptions	sont	localisées
dans	la	même	région,	grosso	modo	la	steppe	syrienne,	et	leur	contenu	n’est	pas
très	 différent	 de	 celui	 des	 inscriptions	 évoquées	 précédemment.	 Simplement
elles	 sont	 globalement	 plus	 tardives	 (entre	 le	milieu	 du	 ive	 et	 le	 début	 du	 vie
siècle)	et	montrent	diverses	étapes	de	la	formation	de	l’écriture	arabe.	Celle-ci	a
eu	 pour	 base	 l’écriture	 araméenne	 dont	 on	 vient	 de	 voir	 que	 l’arabe	 s’était	 un
temps	servi.	Les	spécialistes	ont	cependant	discuté	pour	savoir	si	c’est	à	partir	de
la	 forme	 nabatéenne	 ou	 de	 la	 forme	 syriaque	 de	 l’écriture	 araméenne	 que	 le
système	graphique	arabe	s’est	développé.	On	a	évoqué	en	faveur	du	syriaque	sa
forme	 cursive,	 sachant	 que	 l’écriture	 arabe	 est	 massivement	 cursive.	 La
découverte	d’une	forme	cursive	du	nabatéen,	distincte	de	la	forme	épigraphique,
semble	avoir	fait	abandonner	 l’hypothèse	syriaque	à	 la	plupart	des	spécialistes.
Ajoutons,	dans	cet	ordre	d’idées,	que	la	cour	des	Laḵmīdes	de	Ḥīra	a	été	parfois
citée	comme	ayant	pu	jouer	un	rôle	dans	l’élaboration	de	l’écriture	arabe.



III.	 Le	 domaine	 linguistique	 arabe
avant	l’islam
Outre	l’épigraphie,	une	autre	source	d’information	nous	permet	de	nous	faire	une
idée	 du	 domaine	 linguistique	 arabe	 avant	 l’islam	 (Rabin,	 1951).	 En	 effet,	 les
grammairiens	musulmans	qui,	à	partir	du	viiie	siècle,	entreprennent	de	faire	une
description	 systématique	 de	 la	 langue	 du	 Coran,	 ont	 laissé	 de	 nombreuses
données	 sur	 la	 situation	 linguistique	 ancienne	 de	 la	 péninsule.	 Ces	 données,
orientées	vers	 l’élaboration	d’une	 langue	unifiée,	ne	visaient	pas	à	 reconstituer
avec	précision	un	tableau	de	la	situation	linguistique	ancienne.	Elles	n’en	restent
pas	moins	une	source	précieuse	d’information	sur	cette	situation.	Les	indications
des	grammairiens	arabes	 (désormais	ga)	permettent	d’inférer	que	deux	grandes
aires	 dialectales	 existaient	 dans	 le	 domaine	 arabe	 :	 une	 aire	 occidentale,
comprenant	la	région	du	Ḥiğāz,	et	notamment	La	Mecque,	et	une	aire	orientale,
couvrant	 le	 plateau	 du	 Nağd.	 Les	 données	 des	 ga	 suggèrent	 que	 la	 zone
occidentale,	traversée	par	les	routes	caravanières	et	où	existaient	de	nombreuses
agglomérations	 sédentaires,	 points	 de	 rencontre	 de	 populations	 de	 toutes
origines,	 était	 linguistiquement	moins	conservatrice	que	celle	du	Nağd,	 surtout
fréquentée	 par	 les	 grandes	 tribus	 nomades.	 Le	 plus	 souvent	 d’ailleurs,	 lorsque
des	 divergences	 existent	 entre	 les	 deux	 aires	 dialectales,	 les	 ga	 ont	 tendance	 à
préférer	 la	 variante	 du	Nağd,	 ne	 faisant	 en	 général	 une	 place	 à	 une	 variante
ḥiğāzienne	que	si	celle-ci	apparaît	dans	le	texte	coranique	et	ne	s’écarte	pas	trop
de	la	koinè	poétique.	C’est	par	exemple	le	cas	de	la	«	mā	ḥiğāzienne	»	consistant
à	mettre	à	l’accusatif	le	prédicat	nominal	d’un	énoncé	nié	par	mā	«	ne	pas	être	».
Par	 contre	 la	 prononciation	 de	 l’occlusive	 glottale	 (hamza),	 pratiquement
abandonnée	 dans	 le	 Ḥiğāẓ,	 mais	 conservée	 dans	 le	 Nağd	 et	 dans	 la	 koinè
poétique,	sera	rétablie	systématiquement	dans	le	corpus	coranique	(cf.	chap.	IV).

Les	ga	donnent	quelques	indications	sur	les	dialectes	dits	«	yéménites	»,	le	plus
souvent	pour	les	stigmatiser.	Selon	certaines	sources,	quelques-uns	de	ces	parlers
ne	 faisaient	 pas	 subir	 d’inflexion	 casuelle	 aux	 démonstratifs,	 disant	Hāḏāni	 «
ces	deux-là	»	en	tout	contexte,	alors	que	les	parlers	du	Nağd	fléchissent	de	telles
formes.	 C’est	 là	 une	 des	 rares	 indications	 des	 ga	 relatives	 à	 une	 possible
fluctuation	de	l’usage	de	la	flexion	casuelle.

On	 constate	 à	 cet	 égard	 que	 toutes	 les	 variétés	 d’arabe	 citées	 par	 les	 ga	 font



usage	de	la	flexion	casuelle,	comme	le	montre	bien,	par	exemple,	le	cas	de	la	«
mā	ḥiğāzienne	»	évoquée	ci-dessus.	Rien	ne	nous	est	dit	des	parlers	arabes	des
steppes	du	nord,	dont	nous	avons	vu	qu’ils	avaient	peut-être	perdu	l’usage	de	la
flexion	casuelle.	Cela	résulte	d’un	choix	délibéré	des	ga,	qui	ont	exclu	de	leurs
recherches	 pour	 l’établissement	 d’une	 norme	 linguistique	 arabe	 les	 parlers
considérés	comme	trop	«	corrompus	»	(fāsid).

Certains	 chercheurs,	 comme	 Jan	Retsö [1]	 et	 Jonathan	Owens [2],	 ont	 soutenu
que	 l’aire	 arabophone	 était	 depuis	 toujours	 partagée	 en	 deux	 zones,	 l’une
utilisant	un	arabe	flexionnel,	et	 l’autre	un	arabe	sans	flexions.	Cette	hypothèse,
contredite	 par	 les	 données	 et	 les	 évolutions	 concordantes	 d’autres	 langues
sémitiques	comme	 l’akkadien	et	 ses	 langues	 filles,	 l’est	aussi	par	des	postulats
de	base	de	 la	 linguistique	historique	 et	 comparée.	Elle	 peut	 donc	difficilement
être	prise	au	sérieux.	Il	est	beaucoup	plus	plausible	de	penser	que	la	variété	non
fléchie	 dérive	 d’une	 évolution	 historique,	 au	 demeurant	 parfaitement
reconstructible,	de	la	variété	fléchie.	Cette	évolution	a	sans	doute	commencé	très
tôt	à	la	périphérie	de	l’arabophonie,	comme	semblent	en	témoigner	les	données
épigraphiques	dont	nous	avons	fait	état,	mais	elle	a	fini	par	toucher	l’ensemble
du	domaine,	comme	nous	le	verrons	plus	loin.

Notes

[1]	J.	Retsö	,	’I’rāb	in	the	Forebears	of	Modern	Arabic	Dialects,	AIDA-I	 ,	333-
342,	Paris,	inalco,	1993.
[2]	J.	Owens,	Case	and	proto-arabic,	I	&	II	«,	BSOAS,	61-1,	51-73	et	61-2,	215-
227,	1998.

	

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-22.htm#no1
http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-22.htm#no2
http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-22.htm#re1no1
http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-22.htm#re2no2


Chapitre	III
Aux	sources	de	l’arabe	classique

’arabe	classique	est	le	résultat	du	travail	de	systématisation	réalisé	par	les	ga	à
partir	du	viiie	 siècle.	Ce	 travail	se	 fonde,	entre	autres,	sur	deux	corpus	 textuels
fondamentaux	:	celui	de	la	poésie	arabe	préislamique,	principal	héritage	littéraire
de	la	langue	arabe	avant	l’islam,	et	celui	du	Coran,	texte	fondateur	de	la	nouvelle
foi.	Il	convient	donc	de	consacrer	quelques	pages	à	chacun	de	ces	deux	corpus
de	textes	et	à	la	variété	de	langue	qui	les	a	véhiculés.

I.	La	poésie	arabe	préislamique
La	poésie	arabe	préislamique	nous	est	connue	par	des	recensions	écrites	dont	les
plus	 anciennes	 ne	 sont	 pas	 antérieures	 au	 début	 du	 ixe	 siècle.	Auparavant,	 ces
poèmes	se	seraient	transmis	oralement,	depuis	leur	composition	par	les	poètes	de
l’anté-islam,	grâce	à	des	«	récitants	»	(ruwāt)	plus	ou	moins	professionnels.	Ces
poèmes	 nous	 sont	 parvenus	 sous	 une	 forme	 fragmentaire,	 avec	 de	 multiples
interpolations	et	variantes	et	des	attributions	parfois	divergentes.

Le	corpus	de	la	poésie	arabe	préislamique	consiste	soit	en	courtes	pièces	(qiṭa‘)
ne	 dépassant	 pas	 quelques	 vers,	 soit	 en	 odes	 (qaṣīda)	 pouvant	 en	 comporter
plusieurs	 dizaines,	 comme	 c’est	 le	 cas	 des	 dix	 «	 grandes	 odes	 »	 (mu‘allaqāt),
considérées	par	les	arabophones	cultivés	comme	des	chefs-d’œuvre	intemporels
de	 la	 littérature	 arabe.	 Leur	 contenu	 reflète	 essentiellement	 la	 vie	 et	 les
préoccupations	des	Bédouins	 :	 description	de	 la	 faune	 et	 de	 la	 flore	du	désert,
évocation	du	mode	de	vie	des	tribus	nomades,	liaisons	amoureuses	et	séparations
que	la	transhumance	pouvait	susciter,	écho	des	conflits,	voire	des	guerres	entre
clans	 avec	 leurs	 cortèges	 de	 jactance	 (faḵr),	 de	 satire	 (hiğa’),	 de	 panégyrique
(madīḥ)	ou	de	thrène	(riṯā’).

Mais	 le	 plus	 remarquable,	 dans	 cette	 poésie,	 ce	 sont	 ses	 caractéristiques
formelles.	Il	s’agit	de	poèmes	monorimes,	fondés	sur	une	métrique	quantitative

L



rigoureuse	reposant	sur	le	contraste	des	syllabes	brèves	et	des	syllabes	longues.
En	fin	de	vers,	à	l’inverse	des	règles	de	pause	de	la	langue	ordinaire,	les	voyelles
brèves	 finales	 ne	 sont	 jamais	 effacées,	mais,	 au	 contraire,	 allongées.	Quant	 au
lexique,	quoique	rigoureusement	soumis	aux	contraintes	métriques,	 il	est	d’une
foisonnante	richesse	et	frappe	par	son	archaïsme,	son	côté	parfois	«	barbare	»,	et
un	inimitable	parfum	de	bédouinité.

Un	 fait	 qui	 a	 frappé	 les	 analystes	 modernes	 est	 la	 grande	 homogénéité
linguistique	 de	 l’ensemble	 du	 corpus.	 Ce	 fait	 est	 a	 priori	 d’autant	 plus
surprenant	que	 les	biographies	des	poètes,	 telles	qu’elles	sont	 rapportées	par	 la
tradition,	 révèlent	 qu’ils	 sont	 originaires	 de	 presque	 toutes	 les	 régions	 de	 la
péninsule,	 même	 si	 le	 Nağd	 semble	 un	 peu	 plus	 prolifique.	 Cette	 étonnante
homogénéité	linguistique	a	suscité,	au	debut	du	xxe	siècle,	les	doutes	de	certains
spécialistes	comme	Ṭaha	Ḥusayn	(1927),	qui	ont	considéré	l’ensemble	de	cette
poésie	 comme	 une	 pieuse	 forgerie	 des	 premiers	 grammairiens	 musulmans
soucieux	 de	 donner	 un	 fondement	 philologique	 à	 leurs	 explications	 du	 texte
coranique.	Cette	thèse	a	suscité	des	réactions	très	vives	dans	le	monde	arabe	où
on	y	a	vu	une	attaque	contre	 l’un	des	fondements	de	 la	culture	 littéraire	arabe,
voire	de	l’Islam.	Mais	elle	a	été	également	rejetée	comme	excessivement	critique
par	 des	 spécialistes	 plus	modérés	 comme	Régis	Blachère	 (1952).	Ce	 dernier	 a
fait	 valoir	 que,	même	 si	 les	 conditions	 dans	 lesquelles	 ces	 textes	 nous	 ont	 été
transmis	 justifient	bien	des	doutes	 sur	 le	détail,	même	 si	 l’analyse	méthodique
permet	d’y	reconnaître	parfois	la	main	du	pasticheur,	même	enfin	si	la	tradition
elle-même	nous	apprend	que	des	transmetteurs	comme	Ḥammād	al-rāwiya	(m.
~	 772)	 ou	Ḵalaf	 al-’Aḥmar	 (m.	 ~	 796)	 sont	 connus	 pour	 avoir	 forgé	 de	 faux
poèmes	préislamiques,	il	est	impossible	de	mettre	en	doute	la	représentativité	de
l’ensemble	du	corpus.

Mais	 c’est	 surtout	 avec	 le	développement	des	 recherches	 sur	 les	 littératures	de
tradition	 orale	 que	 l’on	 a	 pu	mieux	 comprendre	 les	 caractéristiques	 du	 corpus
poétique	 préislamique	 et	 reconnaître	 son	 authenticité	 au	 moins	 relative.	 Pour
l’ancienne	poésie	arabe,	ces	recherches,	inaugurées	par	James	T.	Monroe	(1972),
puis	 développées	 par	 Michael	 Zwettler	 (1978)	 et	 plus	 récemment	 par	 Bruno
Paoli	 (2001),	 ont	 permis	 de	 mettre	 en	 évidence	 le	 caractère	 massivement	 «
formulaire	 »	 de	 ce	 type	 de	 littérature.	 Les	 «	 formules	 »	 sont	 des	 modèles
encapsulant	 à	 la	 fois	 des	 composants	 de	 la	 forme	 et	 du	 contenu	 d’un	 texte.
Systématiquement	employées,	elles	peuvent	varier	légèrement	d’une	occurrence
à	l’autre,	et	s’enchaînent	de	façon	à	constituer	la	trame	d’une	foule	de	poèmes,
tous	différents,	mais	présentant	un	«	air	de	famille	»	indéniable.	On	a	calculé	que



les	 formules	pouvaient	 représenter	plus	de	85	%	d’un	poème.	Elles	fournissent
au	poète	les	outils	à	la	fois	métriques	et	thématiques,	lui	permettant,	grâce	à	un
savoir-faire	fondé	sur	une	longue	pratique,	de	produire	des	vers	adaptés	à	chaque
circonstance	 dans	 le	 mètre	 le	 plus	 approprié.	 Monroe	 montre,	 par	 exemple
(1972,	29),	que	le	poète	dispose,	selon	le	mètre	employé,	de	divers	synonymes
pour	 parler	 des	 vestiges	 du	 campement	 de	 la	 bien-aimée,	 topos	 obligé	 de
l’ouverture	(nasīb)	d’une	qaṣīda.	Certes	 la	«	 liberté	de	création	»	s’en	 trouvait
limitée,	mais	le	public	cherchait	plus,	dans	la	production	des	poètes,	à	retrouver
des	images	et	des	idées	familières,	fondues	dans	une	structure	métrique	attendue,
que	 des	 innovations	 déroutantes.	 De	 là	 la	 grande	 homogénéité	 du	 corpus
poétique	préislamique.	La	langue	de	ce	corpus,	polie	par	des	décennies	d’usage	«
spécialisé	 »,	 dépouillée	 de	 presque	 tous	 les	 particularismes	 dialectaux	 qui
pouvaient	en	limiter	la	diffusion,	et	pratiquée	à	travers	l’ensemble	de	l’Arabie,	a
été	baptisée	«	koinè	poétique	»	par	 les	orientalistes	et	(luḡa	‘arabiyya)	 fuṣḥā«
(langue	arabe)	 la	plus	claire	»	par	 les	philologues	musulmans.	Comme	l’a	bien
montré	 Dmitry	 Frolov	 (2000,	 chap.	 2),	 les	 caractéristiques	 structurales	 de	 la
fuṣḥā	 sont	 très	 fortement	 solidaires	 de	 son	 statut	 de	 langue	 de	 la	 poésie
préislamique.	 En	 effet,	 les	 contraintes	 métriques	 très	 strictes	 de	 celle-ci,
accordant	 à	 chaque	 syllabe,	 en	 fonction	 de	 son	 poids,	 un	 rôle	 précis	 dans
l’élaboration	du	mètre,	et	 interdisant	 l’effacement	des	voyelles	brèves	en	finale
de	 mot,	 fût-ce	 en	 fin	 de	 vers,	 impliquaient	 un	 fonctionnement	 optimal	 de	 la
syntaxe	 désinentielle	 de	 la	 fuṣḥā	 dans	 ce	 qu’elle	 a	 de	 plus	 conservateur	 :
maintien	rigoureux	des	voyelles	casuelles	en	toutes	positions,	liberté	importante
de	l’ordre	des	mots,	productivité	maximale	des	schèmes	de	la	morphologie.	Il	est
même	possible	que	l’usage	poétique	ait	favorisé,	pour	des	raisons	de	rythme	et
de	rime,	l’extension	du	domaine	de	la	flexion	casuelle	à	des	catégories	de	mots
qui	à	l’origine	l’ignoraient	(comme	sans	doute	les	démonstratifs,	et	peut-être,	à
une	époque	bien	plus	ancienne,	les	pluriels	des	noms).	La	propension,	largement
observée	dans	l’usage	poétique,	à	traiter	comme	«	triptotes	»	(c’est-à-dire	dotés
d’une	flexion	casuelle	complète)	des	mots	qui,	dans	l’usage	normal	de	la	langue,
ne	 le	 sont	 pas,	 illustre	parfaitement	 ce	mécanisme.	En	 somme,	 le	 corpus	de	 la
poésie	préislamique	se	présente	comme	une	parfaite	«	défense	et	illustration	»	de
la	fuṣḥā.

II.	Fuṣḥā	et	autorité	symbolique
On	 sait	 encore	 peu	 de	 chose	 sur	 l’histoire	 de	 l’élaboration	 de	 la	 poésie



préislamique	 (Frolov,	 2000).	La	 perfection	 formelle	 des	 poèmes	 préislamiques
qui	 nous	 ont	 été	 transmis	 laisse	 supposer	 que	 l’on	 est	 en	 face	 d’une	 tradition
extrêmement	ancienne,	et	 le	 fait	que	cette	 langue	 littéraire	ait	été	adoptée	dans
l’ensemble	 de	 l’aire	 arabophone	 plaide	 dans	 le	même	 sens.	 Il	 faut	 dire	 que	 la
poésie,	 dans	 l’Arabie	 préislamique	 est	 loin	 d’être	 une	 simple	 «	 affaire	 de
littérature	».	Dans	la	société	arabe	traditionnelle,	le	poète	est	à	la	fois	le	héraut	et
le	porte-drapeau	de	 sa	 tribu	 :	 émanation	du	groupe,	 il	 le	 représente	et	parle	en
son	nom	dans	tous	les	moments	importants.	Il	est	de	tous	les	combats,	de	toutes
les	 cérémonies,	 et	 l’on	 attend	 de	 lui,	 aux	 grandes	 heures	 de	 la	 vie	 de	 la	 tribu,
qu’il	trouve	les	mots	magiques	pour	glorifier	les	combattants	courageux,	fustiger
les	lâches	et	les	avares,	prononcer	invectives	et	malédictions	contre	les	ennemis,
lancer	les	appels	à	la	vengeance	ou	immortaliser	le	souvenir	des	grands	défunts.
Sa	parole,	surinvestie	par	le	groupe,	est	objet	de	vénération	et	de	crainte.	Cette
parole	d’ailleurs	est	considérée	comme	inspirée	par	quelque	djinn	(ar.	ğinn),	et	à
ce	titre	porteuse	de	redoutables	pouvoirs.	D’ailleurs,	le	mot	arabe	qui	désigne	le
poète,	šā‘ir,	signifie	«	celui	qui	sait	par	inspiration	»	(Blachère,	1952,	II,	332).

Mais	 l’usage	 poétique,	 surtout	 dans	 la	 forme	 complexe	 dans	 laquelle	 il	 se
manifeste	dans	les	vers	élaborés	(qaṣīd),	n’est	pas	le	seul	que	la	fuṣḥā	ait	connu
avant	 l’islam.	 La	 tradition	 nous	 apprend	 en	 effet	 que	 la	 parole	 d’un	 autre
personnage	 était	 considérée	 avec	 crainte	 et	 respect	 dans	 la	 société	 arabe
traditionnelle	 :	 celle	du	kāhin,	 terme	que	 l’on	peut	 rendre	par	«	voyant	»	ou	«
devin	 ».	 Celui-ci	 fait	 partie	 du	 conseil	 de	 la	 tribu	 où	 il	 exerce	 des	 fonctions
d’arbitre	ou	de	juge.	Or	il	utilise	lui	aussi	la	fuṣḥā	dans	ses	vaticinations,	faisant
alors	usage	d’une	forme	de	prose	rythmée	et	rimée,	connue	sous	le	nom	arabe	de
sağ‘.	Le	sağ‘	n’a	certes	ni	la	régularité	ni	la	complexité	métrique	de	la	poésie,	et
la	 rime	y	 fonctionne	de	 façon	 très	différente	 :	 elle	 repose	 sur	 la	 forme	que	 les
mots	ont	à	la	pause,	c’est-à-dire,	notamment,	après	la	perte	de	leur	voyelle	brève
finale	 (fût-elle	 casuelle).	Mais	 la	 parole	 du	 kāhin	 n’en	 est	 pas	 moins	 investie
d’un	pouvoir	symbolique	au	moins	aussi	considérable	que	celle	du	poète.	«	Le
kāhin,	nous	dit	Blachère	(1952,	191),	vaticine	donc	dans	un	climat	de	crainte	et
de	 respect.	Sa	parole	est	 toute	chargée	de	solennité,	de	secrète	efficience	et	de
menace.	 »	 Des	 incantations	 en	 sağ‘	 étaient	 aussi	 récitées	 par	 les	 pèlerins
notamment	 au	 cours	 de	 circumambulations	 autour	 de	 lieux	 de	 culte	 comme	 la
Ka‘ba	à	La	Mecque.

Un	dernier	personnage	doit	être	évoqué	dans	cette	présentation,	trop	sommaire,
des	 détenteurs	 d’une	 «	 parole	 autorisée	 »	 dans	 la	 société	 arabe	 préislamique	 :
c’est	celui	du	sayyid	ou	chef	de	tribu.	Cette	fonction	n’a	jamais	fait	l’objet	d’une



institutionnalisation	 formelle	 dans	 l’Arabie	 ancienne,	 et	 le	 sayyid	 ne	 se
maintenait	donc	dans	sa	fonction	que	tant	qu’il	était	reconnu	comme	tel	par	les
membres	de	sa	tribu.	Pour	cela,	il	devait	constamment	faire	montre,	au	plus	haut
degré,	des	qualités	que	les	Arabes	aiment	à	se	reconnaître	:	courage,	générosité,
longanimité	et,	bien	sûr,	éloquence.	Dans	les	moments	critiques,	le	sayyid	devait,
lui	aussi,	manifester	sa	capacité	à	utiliser	la	fuṣḥā	et	à	délivrer	à	son	auditoire,
souvent	en	sağ‘,	un	message	propre	à	réveiller	l’enthousiasme.	Les	philologues
musulmans	 nous	 ont	 transmis	 un	 certain	 nombre	 de	 ces	 harangues	 dont
l’authenticité	 est	 tout	 aussi	 sujette	 à	 caution,	 dans	 le	 détail,	 que	 les	 poésies
préislamiques,	mais	qui	n’en	constituent	pas	moins	des	 témoignages	suggestifs
des	premiers	embryons	de	prose	oratoire	(ḵaṭāba)	en	arabe.

Retenons	 de	 tout	 cela	 que	 la	 fuṣḥā,	 dans	 tous	 les	 usages	 de	 l’époque
préislamique	que	nous	pouvons	reconstituer,	apparaît	comme	fortement	investie
de	 puissance	 symbolique	 et	 associée,	 dans	 l’esprit	 des	 Arabes,	 à	 toutes	 les
formes	du	pouvoir,	humain	ou	supra	humain.	Ce	 fait	ne	doit	pas	être	perdu	de
vue	 si	 l’on	 veut	 comprendre	 correctement	 l’étape	 suivante	 de	 l’histoire	 de	 la
langue,	 celle	 de	 l’investissement	 de	 cette	 variété	 linguistique	 par	 le	 message
coranique.

III.	Le	texte	coranique
Le	Coran	 (de	 l’arabe	qur’ān	 «	 récitation	 »)	 est	 le	 texte	 sacré	 des	musulmans,
rassemblant	 l’ensemble	 des	 révélations	 reçues	 durant	 une	 vingtaine	 d’années,
entre	610	et	632,	par	 le	Prophète	de	l’islam.	Comme	la	poésie	préislamique,	 le
texte,	tel	que	nous	le	connaissons	aujourd’hui	résulte	d’un	processus	de	fixation
relativement	 lent.	 À	 l’origine,	 un	 certain	 nombre	 de	 «	 Compagnons	 »	 du
Prophète	(ṣaḥāba)	en	apprennent	par	cœur	les	versets,	au	fur	et	à	mesure	qu’ils
sont	 récités	 par	 celui-ci.	 Ils	 vont	 constituer	 cette	 catégorie	 prestigieuse	 de
musulmans	 dits	 «	 porteurs	 du	Coran	 »	 (ḥamalat	 al-qur’ān).	 La	 tradition	 nous
apprend	 que	 certains	 passages	 du	 texte	 avaient	 pu	 être	 notés,	 du	 vivant	 du
Prophète,	 sur	 des	 supports	 hétéroclites,	 par	 ceux	 des	 Compagnons	 qui
maîtrisaient	 l’écriture.	 Mais,	 outre	 que	 leur	 nombre	 était	 restreint,	 l’écriture
arabe	de	l’époque	était	mal	adaptée	aux	caractéristiques	de	la	langue	arabe	et	par
suite	incapable	de	donner	de	la	forme	orale	de	la	révélation,	une	représentation
précise	 et	 fiable.	 Pour	 donner	 une	 idée	 des	 insuffisances	 de	 ce	 système
graphique,	indiquons	simplement	qu’une	seule	forme	de	lettre,	ou	«	ductus	»	(ar.



rasm),	 correspondait	 à	 cinq	 consonnes	 aussi	 différentes	 que	 b,	 t,	 ṯ,	 n	 et	 y	 en
position	 initiale	 de	 mot,	 et	 que	 ni	 les	 interdentales	 ni	 les	 emphatiques	 ne
disposaient	 d’un	 graphème	 spécifique	 !	 Bref,	 cette	 écriture	 pouvait	 au	 mieux
servir	d’aide-mémoire	aux	récitants	qui	avaient	déjà	appris	le	texte	par	cœur.	De
cet	 état	 initial	 oral	 du	 corpus	 coranique,	 il	 est	 resté	 des	 traces	 significatives.
Ainsi,	lorsqu’est	venu	le	temps	(à	partir	du	viiie	siècle)	de	fixer	le	texte	dans	une
écriture	 réformée	 et	 enfin	 capable	 d’en	 donner	 une	 représentation	 précise,
diverses	 variantes	 orales	 s’y	 manifestèrent	 :	 certaines	 de	 ces	 variantes,	 dites
’aḥruf,	c’est-à-dire	«	idiomes	»,	portent	sur	des	mots	plus	ou	moins	synonymes
apparaissant	 dans	 un	 même	 contexte,	 en	 fonction	 des	 origines	 dialectales	 des
transmetteurs.	 Ce	 premier	 type	 de	 variantes	 portait	 peu	 à	 conséquence,	 et	 la
tradition	rapporte	que	le	Prophète,	sans	doute	dans	le	souci	de	ne	pas	froisser	de
susceptibilités	 tribales,	 les	 considérait	 toutes	 comme	 «	 acceptables	 »	 car	 elles
respectaient	 le	 sens.	 Elles	 ont	 tendu,	 avec	 le	 temps,	 à	 régresser,	 au	 fur	 et	 à
mesure	que	l’écrit	prenait	plus	d’importance	et	que	les	savants	devenaient	moins
tolérants	 avec	 les	 variantes	 orales	 du	 texte	 sacré.	 D’autres,	 dites	 qirā’āt,	 «
lectures	»,	concerneront	des	lectures	différentes	du	même	ductus	consonantique,
lequel	est	 affecté	de	points	diacritiques	différents	 selon	 les	 interprétations.	Ces
différences	pouvaient	être	la	source	de	divergences	doctrinales	plus	sérieuses.	Le
consensus	doctorum	s’est	efforcé	d’en	limiter	le	nombre	à	sept	traditions	dites	«
canoniques	 ».	 En	 pratique,	 il	 n’en	 circule	 plus	 que	 deux,	 celle	 de	 Ḥafṣ,
majoritaire	 en	 Égypte,	 et	 par	 suite	 dans	 tout	 le	 monde	musulman,	 et	 celle	 de
Warš,	encore	largement	suivie	au	Maghreb.

Selon	 la	 tradition,	c’est	peu	après	 la	mort	du	Prophète	que	se	pose	 la	question
d’établir	 une	 recension	 écrite	 complète	 du	 texte	 coranique.	 Cette	 décision	 est
attribuée	au	premier	successeur	du	Prophète,	le	calife	’Abū	Bakr	(m.	634	ec).	Le
recueil	 ainsi	 obtenu	n’aurait	 pas	 été	 le	 seul,	 et	 est	 resté,	 en	 tout	 état	 de	 cause,
sans	 conséquences	 pratiques	 jusqu’à	 l’avènement	 du	 troisième	 calife,	 ‘Uṯmān
(m.	656	ec).	Son	califat	est	dominé	par	de	sévères	luttes	politiques,	portant	entre
autres	 sur	 la	 légitimité	 de	 son	 accession	 au	 pouvoir.	 Or	 le	 texte	 coranique,
devenu	 pour	 tous	 les	musulmans	 le	 fondement	 de	 toute	 autorité	 temporelle	 et
spirituelle,	 fait	 l’objet	 de	 lectures	 divergentes	 où	 chacun	 des	 groupes	 en
compétition	 prétend	 trouver	 la	 preuve	 de	 ses	 prétentions.	 ‘Uṯmān	 fait	 donc
établir,	à	partir	du	corpus	d’’Abū	Bakr,	une	nouvelle	recension	officielle	du	texte
coranique	 non	 sans	 susciter	 d’ailleurs	 de	 violentes	 protestations	 de	 la	 part	 de
certains	 vieux	 Compagnons	 outrés	 d’avoir	 été	 écartés	 de	 la	 commission
constituée	à	cet	effet.	 Il	 fait	 aussi	détruire	 tous	 les	 fragments	anciens.	Enfin,	 il
fait	faire	des	copies	(sept	ou	plus	selon	les	sources)	qu’il	fait	distribuer	dans	tous



les	grands	centres	urbains	de	 l’empire	musulman	alors	en	pleine	expansion.	Le
corpus	‘uṯmānien	est,	en	principe,	 la	base	du	 texte	coranique	 tel	qu’il	nous	est
connu	aujourd’hui.	Il	convient	cependant	de	noter	que,	compte	tenu	du	caractère
encore	très	primitif	du	système	graphique	arabe	de	l’époque,	l’initiative	du	calife
‘Uṯmān	ne	résout	pas	définitivement	le	problème	des	multiplicités	de	lecture	du
Coran.	 La	 fixation	 du	 ductus	 consonantique	 ne	 suffisait	 pas	 à	 donner	 une
représentation	 univoque	 du	 texte	 et	 il	 restait	 pratiquement	 nécessaire	 d’en
connaître	oralement	une	version	pour	pouvoir	«	lire	»	ce	ductus.	Ce	problème	ne
reçoit	de	solutions	techniques	décisives	que	quelques	décennies	plus	tard	(nous	y
reviendrons),	 et	 ces	 solutions	 ne	 sont	 complètement	 adoptées	 que	 plus	 tard
encore.

Le	 coran	 est	 composé	 de	 114	 chapitres	 nommés	 «	 sourates	 »	 (ar.	 sūra)	 de
longueurs	 et	 de	 styles	 extrêmement	 variables,	 classés	 selon	 la	 tradition	 en
sourates	«	mecquoises	»	ou	«	médinoises	»	selon	que	l’essentiel	en	a	été	révélé	à
La	Mecque,	la	ville	natale	du	Prophète,	entre	610	et	622	ec,	ou	à	Médine,	la	ville
du	Ḥiğāz	qui	l’accueille,	lui	et	ses	partisans,	après	leur	émigration	ou	«	hégire	»
(ar.	 hiğra)	 en	 622,	 début	 de	 l’ère	 musulmane.	 Les	 sourates	 mecquoises	 sont
plutôt	courtes	(parfois	à	peine	trois	versets),	et	formulées	dans	un	sağ‘	au	rythme
et	aux	assonances	très	marqués.	Leur	contenu	est	dominé	par	les	grands	thèmes
religieux	 :	 développements	 eschatologiques,	 appels	 à	 la	 purification	 et	 au
repentir,	 tableaux	 apocalyptiques	 de	 la	 fin	 du	 monde	 et	 de	 la	 résurrection,
description	du	séjour	des	élus	au	paradis	et	des	damnés	en	enfer...

Au	contraire,	les	sourates	médinoises	présentent	des	textes	beaucoup	plus	longs
(près	 de	 300	 versets	 pour	 la	 sourate	 2,	 dite	 «	 la	 génisse	 »).	 Le	 texte	 en	 est
généralement	plus	ample	(certains	versets	sont	de	véritables	paragraphes),	et	 le
sağ‘	s’y	fait	discret.	Quant	aux	thèmes,	ils	sont	essentiellement	législatifs,	mais
sont	 souvent	 entrecoupés	 de	 récits	 qui	 donnent	 une	 version	 musulmane	 des
grands	récits	de	l’héritage	monothéiste.

L’ensemble	 du	 texte	 est	 classé	 non	 pas	 chronologiquement	mais	 par	 longueur
décroissante	des	 sourates,	 à	 l’exception	de	 la	 sourate	«	 liminaire	»	 (ar.	 fātiḥa)
qui	ne	compte	que	sept	versets.

La	langue	du	Coran	est,	sans	conteste	possible,	de	la	fuṣḥā,	malgré	la	présence
de	traits	dialectaux	du	Ḥiğāz,	et	plus	spécifiquement	du	parler	de	La	Mecque.	Le
Coran	 souligne	d’ailleurs	 à	plusieurs	 reprises	qu’il	 est	délivré	 en	une	«	 langue
arabe	 claire	 »	 (bi-lisānin	 ‘arabiyyin	mubīn)	 pour	 être	 parfaitement	 compris	 de



tous	 les	 Arabes	 (par	 exemple	 Cor.	 12	 :	 2,	 19	 :	 97,	 26	 :	 192-199).	 Il	 paraît
indubitable	que	le	choix	de	la	fuṣḥā	pour	délivrer	le	message	coranique	est	tout
à	fait	délibéré	et	qu’il	obéit	non	seulement	à	la	volonté	d’en	assurer	la	diffusion
parmi	 tous	 les	 arabophones,	 mais	 aussi	 de	 l’inscrire	 dans	 la	 catégorie	 des
productions	 linguistiques	 revendiquant	 l’autorité	 symbolique	 associée,	 comme
on	l’a	vu,	aux	messages	adoptant	ce	véhicule	linguistique.

La	 langue	du	Coran	fait,	on	 l’a	dit,	un	usage	régulier	de	 la	prose	 rimée	 (sağ‘),
usage	particulièrement	 sensible	 dans	 la	 période	mecquoise.	Les	 textes	 de	 cette
période	présentent	d’autres	caractéristiques	linguistiques	qui	les	rapprochent	des
productions,	 foncièrement	 orales,	 de	 l’ère	 préislamique,	 comme	 l’usage	 d’une
syntaxe	essentiellement	paratactique,	de	serments	ou	d’imprécations,	enfin	d’un
style	 visant	 plus	 à	 persuader	 qu’à	 démontrer.	 En	 outre,	 mais	 ceci	 vaut	 pour
l’ensemble	 du	 texte,	 on	 y	 relève	 un	 très	 grand	 nombre	 de	 formules,	 dont
certaines	se	répètent	des	dizaines	de	fois.

Significativement,	 les	adversaires	du	Prophète	musulman,	pour	dévaloriser	 son
message,	 qui	 menaçait	 leurs	 intérêts	 matériels	 et	 leur	 autorité,	 ont	 voulu	 le
réduire	 à	 n’être	 rien	 d’autre	 que	 de	 la	 poésie	 ou	 des	 vaticinations	 de	 devin,
productions	qui,	on	l’a	vu,	s’exprimaient	dans	une	variété	linguistique	analogue.
Le	 Coran	 proteste	 à	 plusieurs	 reprises	 (par	 exemple	 21	 :	 5,	 36	 :	 69,	 52	 :	 29)
contre	 de	 telles	 accusations,	 assurant	 que	 l’Apôtre	 de	 Dieu	 (ar.	 rasūl	 ’Allāh)
n’est	ni	un	poète	ni	un	devin.	Certains	passages	du	Coran	(par	exemple	10	:	38,
11	 :	 13)	 mettent	 même	 les	 incrédules	 au	 défi	 de	 l’imiter	 s’ils	 en	 contestent
l’origine	divine.	Ce	défi	semble,	à	l’origine,	avoir	concerné	non	pas	la	langue	du
Coran,	 présentée	 par	 le	 texte	 lui-même	 comme	 essentiellement	 familière	 aux
Arabes,	mais	 le	 contenu	de	 son	message,	 radicalement	 nouveau	dans	 l’univers
symbolique	de	l’Arabie	polythéiste.	C’est	en	tout	cas	cette	nouveauté	de	contenu
qui	est	 la	première	évoquée	 lorsque	se	développe,	 surtout	à	partir	du	xe	 siècle,
l’un	des	grands	thèmes	de	la	littérature	savante	à	propos	du	Coran,	celui	de	son	«
inimitabilité	»	(ar.	’i‘ğāz).

Si	le	Coran	rappelle,	par	de	nombreux	traits,	les	textes	attribués	par	la	tradition	à
la	 période	 antérieure,	 il	 est	 cependant	 incontestable	 qu’il	 a	 introduit	 dans	 la
fuṣḥā	 des	 éléments	 nouveaux	 qui	 joueront	 un	 rôle	 fondamental	 dans	 le
développement	 ultérieur	 de	 la	 langue	 arabe.	 Par	 sa	 forme,	 et	 notamment	 son
ampleur,	 le	 Coran	 représente	 le	 premier	 véritable	 monument	 de	 la	 prose	 en
langue	arabe.	Par	son	contenu,	qui	fait	exploser	les	cadres	mentaux	traditionnels
de	 la	pensée	 arabe	 en	y	 faisant	 entrer	des	 thèmes	métaphysiques,	 juridiques	 et



idéologiques	 radicalement	 neufs,	 il	 prépare	 la	 langue	 à	 assumer	 les	 tâches
totalement	 inédites	 auxquelles	 vont	 l’appeler	 la	 fondation	 d’un	 ordre	 social	 et
d’une	 civilisation	 nouvelle	 sans	 commune	mesure	 avec	 ce	 que	 les	Arabes	 ont
connu	 jusque-là.	 Par	 sa	 variété	 stylistique	 (on	 y	 trouve	 discours	 et	 récits,
descriptions	et	argumentations,	exhortations	et	dispositions	légales),	et	par	le	fait
que	 tout	 lettré	musulman	 l’apprend	par	cœur	en	 tout	ou	en	partie,	 il	 servira	de
modèle,	conscient	ou	non,	à	 tous	 les	développements	 littéraires	ultérieurs	de	 la
langue.

Surtout,	le	lien	qui	va	se	nouer	entre	la	fuṣḥā	et	le	message	coranique	va	faire	de
ce	qui	était	sans	doute,	à	 l’origine,	un	simple	parler	de	 tribu	nomade	des	hauts
plateaux	de	l’Arabie	centrale	et	orientale,	la	langue	liturgique	d’une	des	religions
majeures	 de	 l’humanité,	 et	 la	 langue	 officielle	 d’un	 empire	 qui	 pour	 un	 temps
dominera	la	scène	de	l’histoire.

	



Chapitre	IV
L’élaboration	de	l’arabe	classique

ans	 le	 siècle	 qui	 suit	 la	mort	 du	 Prophète,	 les	Arabes,	 unifiés	 par	 l’islam	 et
profitant	de	l’état	de	mutuel	épuisement	dans	lequel	s’étaient	mis	Byzance	et	la
Perse	sassanide,	vont	conquérir	un	empire	gigantesque,	s’étendant	de	l’Espagne
à	la	Transoxiane.	Les	populations	de	la	plupart	des	régions	conquises,	écrasées
sous	 leurs	 anciens	 maîtres,	 par	 les	 impôts,	 et	 parfois	 persécutées	 pour	 leurs
opinions	 religieuses,	 ne	 leur	 opposent	 guère,	 le	 plus	 souvent,	 de	 sérieuse
résistance.

I.	Une	situation	inédite
Quoi	qu’il	en	soit,	les	Arabes	se	retrouvent	alors	dans	la	situation	de	devoir	gérer
et	administrer	de	vastes	 régions	densément	peuplées	d’agriculteurs	 sédentaires,
ainsi	que	certains	des	plus	grands	centres	urbains	du	monde	de	l’époque,	comme
Damas,	Ctésiphon	ou	Alexandrie.	Les	fils	du	désert,	fort	peu	préparés	à	assumer
de	 telles	 tâches,	 étaient	 en	 outre	 minoritaires	 dans	 leur	 nouveau	 domaine.	 Le
risque	 était	 donc	 très	 grand	 que,	 noyés	 démographiquement	 et	 dépassés
culturellement,	 ils	ne	s’acheminent	vers	une	assimilation	pure	et	simple	par	 les
peuples	 vaincus.	 Les	 décisions	 prises	 par	 leurs	 chefs,	 tant	 sur	 le	 plan	 de	 la
gestion	des	populations	arabes	installées	dans	les	territoires	conquis	que	sur	celui
de	 la	 politique	 linguistique	 et	 culturelle	 du	 nouvel	 empire,	 suggèrent	 qu’ils
avaient	parfaitement	perçu	ce	risque	et	qu’ils	étaient	décidés	à	le	contrer.

Concernant	 l’occupation	 des	 territoires	 conquis,	 la	 politique	 adoptée	 presque
partout	 fut	 de	 regrouper	 les	 conquérants	 et	 leurs	 familles	 dans	 des	 villes	 de
garnison	 (’amṣār)	 spécialement	 construites	 à	 cet	 effet	 en	 divers	 points
stratégiques	:	Kūfa	et	Baṣra	en	Iraq,	Fusṭāṭ	en	Égypte,	Kairouan	en	Tunisie.	Ce
fait	 est	 d’une	 importance	 capitale	 :	 en	 effet,	 les	 Arabes,	 quoique	 minoritaires
dans	l’ensemble	de	l’empire	(excepté	l’Arabie,	bien	sûr),	ne	l’ont	jamais	été	sur
les	 sites	 où	 ils	 résidaient.	 L’arabe	 a	 donc	 toujours	 été	 la	 langue	 de

D



communication	dominante	voire	exclusive	sur	ces	sites,	et	les	non-arabophones
qui	viennent	y	vivre	sont	tout	naturellement	amenés	à	acquérir	une	forme,	aussi
rudimentaire	soit-elle	dans	un	premier	 temps,	de	la	 langue	des	conquérants.	En
outre,	 ils	 y	 sont	 exposés	 à	 la	 forme	 d’arabe	 normalement	 utilisée	 par	 les
arabophones	 eux-mêmes	 et	 non	 à	 une	 sous-langue	 réduite	 à	 l’expression	 de
quelques	 actes	 de	 communication	 propres	 aux	 relations	 entre	 maîtres	 et
serviteurs.	 Les	 conditions	 sociolinguistiques	 d’apparition	 de	 pidgins	 ou	 de
créoles	n’ont	donc	jamais	été	réunies	dans	les	’amṣār.

Seule	la	Syrie	a	dérogé	à	la	politique	de	regroupement	des	conquérants	dans	des
villes	 de	 garnison.	 Elle	 était	 déjà	 partiellement	 peuplée	 d’Arabes	 et	 restait
menacée	 par	 une	 contre-offensive	 byzantine.	 On	 y	 autorisa	 donc	 des
implantations	 de	 colonies	 rurales	 ou	 villageoises	 fonctionnant	 comme	 autant
d’avant-postes	 de	 défense.	 Les	 grandes	 villes	 de	 Syrie	 (Damas,	 Homs,	 Alep),
massivement	désertées	par	la	population	d’origine	grecque,	furent	occupées	par
les	 conquérants.	 Damas	 devint,	 à	 partir	 de	 641	 et	 pour	 plus	 d’un	 siècle,	 la
capitale	de	 l’État	musulman.	Durant	 toute	cette	période,	elle	 fut	soumise	à	une
sévère	restriction	de	l’immigration	arabe	pour	préserver	les	avantages	acquis	par
les	 contingents	 ayant	 participé	 à	 sa	 conquête,	 lesquels	 allaient	 ainsi	 fournir	 le
premier	 noyau	 d’une	 véritable	 armée	 professionnelle	 (muqātila)	 au	 service	 du
califat	omeyyade.

II.	L’arabe	langue	officielle
Pour	 la	 gestion	 administrative	 et	 économique	 des	 provinces	 conquises,	 les
Arabes	ont	procédé	avec	un	remarquable	pragmatisme	:	ils	ont,	dans	un	premier
temps,	maintenu	 les	 anciens	 cadres	 administratifs	 locaux	 dans	 leurs	 fonctions,
les	 laissant	 assurer	 les	 prélèvements	 fiscaux	 exigés	 des	 populations	 soumises.
Pendant	cette	phase	de	transition	qui	dura	plusieurs	décennies,	le	grec	en	Syrie	et
en	Égypte,	le	pahlavi	dans	les	provinces	orientales,	et	le	latin	au	Maghreb	et	en
Espagne	continuèrent	donc	d’être	les	langues	administratives.

C’est	 sous	 le	 règne	de	 l’Omeyyade	 ’Abd-al-Malik	 Ibn	Marwān	 (685-705),	que
vont	être	prises	 les	mesures	décisives	pour	changer	cet	état	de	chose.	Ce	calife
accède	au	pouvoir	alors	que	 l’autorité	centrale	est	gravement	contestée	par	des
révoltes	en	Iraq	et	un	début	de	sécession	à	La	Mecque.	Son	règne	va	donc	être
marqué	par	 la	 volonté	 d’écraser	 toute	 tentative	 séditieuse,	 de	 renforcer	 partout



l’autorité	du	pouvoir	central	et	son	contrôle	sur	les	pouvoirs	régionaux,	et	enfin
de	 jeter	 les	 bases	 d’une	 unification	 matérielle	 et	 symbolique	 du	 nouvel	 État.
Diverses	 décisions	 sont	 prises	 dans	 ce	 sens	 comme	 la	 construction	 de	 routes
stratégiques,	 ou	 la	 création	 d’une	monnaie	 unique.	 Sur	 le	 plan	 de	 la	 politique
linguistique	 deux	mesures	 fondamentales	 vont	 être	 adoptées	 :	 l’instauration	 de
l’arabe	 comme	 seule	 langue	 administrative	 de	 l’État,	 et	 l’amélioration	 du
système	graphique	de	la	langue	pour	permettre	une	lecture	enfin	sans	ambiguïté
des	documents	écrits.

III.	La	réforme	de	l’écriture	arabe
Ce	 point	 revêtait	 une	 double	 importance	 :	 d’une	 part	 il	 était	 essentiel	 que	 les
responsables	 politiques	 et	 administratifs	 des	 provinces	 puissent	 lire	 et
comprendre	sans	ambiguïté	 les	consignes	écrites	 reçues	des	autorités	centrales,
et	en	retour	leur	communiquer	des	rapports	écrits	dont	l’interprétation	soit	claire.
Mais	 d’autre	 part	 il	 fallait	 mettre	 fin	 aux	 divergences	 sur	 le	 texte	 coranique.
Nous	 avons	 vu	 au	 chapitre	 précédent	 que	 les	 mouvements	 de	 contestation	 du
pouvoir	 faisaient	 tous	 référence	 au	 Coran	 considéré	 comme	 le	 fondement	 de
toute	 légitimité	 politique	 dans	 l’État	 musulman.	 Or	 l’état	 extrêmement
rudimentaire	 de	 l’écriture	 arabe	 de	 l’époque	 autorisait	 les	 lectures	 les	 plus
divergentes	du	texte,	et	chacun	pouvait	ainsi	y	trouver	des	arguments	légitimant
ses	 prétentions.	 Il	 n’est	 donc	 pas	 surprenant	 que,	 parmi	 le	 train	 de	 mesures
touchant	 à	 la	 réforme	 de	 la	 langue	 sous	 le	 règne	 de	 ’Abd-al-Malik,	 figure	 un
effort	de	normalisation	de	l’orthographe	coranique	(Blachère,	1958,	90	sq.).	Une
commission	fut	formée	pour	proposer	une	réforme	globale	du	système	graphique
et	des	normes	orthographiques	de	l’arabe.	Elle	généralisa	le	principe	consistant	à
différencier	 les	consonnes	ayant	même	ductus	par	des	points	diacritiques	notés
sur	ou	sous	le	corps	de	la	lettre	ainsi	que	la	notation	des	voyelles	longues	par	les
consonnes	dites	«	d’allongement	»	 (ḥurūf	al-madd)	 :	 désormais	on	dut	noter	 ī
comme	<(i)y>,	ū	comme	<(u)w>	et	ā	comme	<(a)’>.	Seront	aussi	créés	quelques
signes	 graphiques	 visant	 à	 donner	 une	 image	 plus	 fidèle	 de	 la	 langue	 orale,
comme	le	signe	de	gémination	des	consonnes	(šadda).	Un	système	de	notation
des	voyelles	brèves	sous	forme	de	petits	signes	accessoires	suscrits	ou	souscrits
est	 également	 adopté.	 Ce	 système,	 sans	 doute	 inspiré	 du	 syriaque,	 connut
diverses	 variantes	 avant	 de	 se	 stabiliser.	Ces	 signes,	 à	 la	 différence	 des	 points
diacritiques,	ne	 sont	devenus	d’un	emploi	courant	que	dans	 le	 texte	coranique,
que	 l’on	 jugea	 important	 de	 rendre	 avec	 la	 plus	 grande	 fidélité	 possible,	 et



accessoirement,	 quoique	 sans	 véritable	 systématicité,	 dans	 quelques	 ouvrages
savants	 ou	 didactiques	 comme	 des	 recueils	 de	 poésie	 ou	 des	 livres
d’enseignement.

L’orthographe	systématisée	à	l’occasion	de	cette	réforme	du	système	graphique
fonctionne	sur	un	principe	simple	:	on	note	la	forme	phonétique	du	mot	tel	qu’il
se	 réalise	 à	 la	 pause.	 Ce	 principe	 explique	 la	 plupart	 des	 (rares)	 conventions
orthographiques	 de	 la	 langue,	 comme	 l’ajout	 d’une	 ’alif	 après	 l’accusatif
indéfini,	prononcé	[ā]	à	la	pause,	ou	la	notation	du	suffixe	féminin	singulier	at,
prononcé	[ah]	à	la	pause,	par	un	graphème	spécial	formé	par	un	h	surmonté	des
deux	points	 diacritiques	 caractéristiques	 du	 t	 et	 baptisé	 tā’marbūṭa,	 «	 t	 liée	 ».
Certaines	 conventions	 ont	 partiellement	 une	 source	morphologique,	 comme	 la
notation	 d’un	ā	 long	 final	 résultant	 d’une	 consonne	 y	 sous-jacente	 sous	 forme
d’un	 y	 non	 diacrité,	 dit	 «	 ’alif	 raccourcie	 »	 (’alif	 maqṣūra).	 D’autres	 enfin
semblent	purement	graphiques,	comme	l’ajout	d’une	’alif	après	les	suffixes	-uw
ou	 -aw	 du	 pluriel	 des	 verbes,	 peut-être	 pour	 empêcher	 leur	 confusion	 avec	 la
particule	de	coordination	wa-.	Les	mots	outils	formé	d’une	simple	syllabe	brève,
trop	 courts	 pour	 être	 des	mots	 phonologiques,	 sont	 (avec	 quelques	 flottements
pour	 la	 particule	 de	 coordination	wa-)	 cliticisés	 au	mot	 suivant.	De	même,	 les
pronoms	suffixes	 sont	 intégrés	 au	mot	précédent	 comme	 le	veut	 la	phonologie
qui	les	inclut	dans	les	règles	d’accentuation	de	ce	mot.	Tout	cela	montre	que	la
réforme	 orthographique	 se	 fondait,	 au	 moins	 implicitement,	 sur	 une	 analyse
morpho-phonologique	très	cohérente	de	la	langue.

Ces	réformes	ne	sont	pas	immédiatement	adoptées,	tant	s’en	faut.	Ainsi,	l’étude
de	vieux	manuscrits	du	Coran	(Blachère,	1958,	92	sq.)	révèle	que	les	mesures	de
normalisation	 du	 texte	 coranique	 ne	 seront	 adoptées	 que	 progressivement	 :	 les
signes	diacritiques	 se	 sont	généralisés	d’abord,	puis,	plus	 lentement,	 les	 signes
vocaliques.	C’est	seulement	à	partir	du	milieu	du	ixe	siècle	que	la	scriptio	plena
s’impose	définitivement	dans	la	notation	du	Coran.

Pour	 des	 raisons	 différentes,	 la	 décision	 d’imposer	 l’arabe	 comme	 langue
administrative	n’a	pas	pu	non	plus	passer	 instantanément	dans	 les	faits,	surtout
dans	 les	 campagnes	 reculées,	 par	manque	 de	 personnel	 arabophone	 compétent
pour	prendre	le	relais	des	bureaucraties	byzantines	et	sassanides.	En	Égypte,	par
exemple,	il	a	fallu	une	génération	après	les	décrets	de	’Abd-al-Malik	pour	que	le
grec	cesse	d’être	utilisé	dans	les	documents	officiels	(cf.	Björnesjö,	1996).	Mais
sur	 le	 long	 terme,	 cette	 décision,	 liée	 au	 développement	 considérable	 des
administrations	centrale	et	régionale,	a	provoqué	la	naissance	d’une	«	caste	»	de



scribes	 (kuttāb)	 qui	 n’a	 cessé	 de	 grossir	 et	 de	 se	 spécialiser.	 Ces	 scribes
constituèrent	bientôt	une	composante	extrêmement	importante	et	influente	de	la
couche	sociale	que	l’on	appella	«	l’élite	»	(al-ḵāṣṣa),	et	contribuèrent	de	façon
décisive	au	développement	de	la	langue	en	élaborant	la	prose	administrative,	en
usage	dans	les	chancelleries,	notamment	en	adaptant	à	l’arabe	la	longue	tradition
persane	en	la	matière.	Plus	généralement,	l’adoption	et	le	respect	par	les	kuttāb
des	normes	linguistiques	de	la	fuṣḥā	élaborées	par	la	grammaire	naissante	(voir
ci-dessous)	constituent	une	forme	déterminante	d’intervention	de	l’État	dans	les
pratiques	 linguistiques	 par	 les	 modèles	 de	 «	 bon	 usage	 »	 qu’ils	 contribuent	 à
mettre	 en	 place	 et	 à	 diffuser.	 Une	 part	 importante	 de	 la	 production	 des
grammairiens,	des	philologues	et	des	lexicographes	est	d’ailleurs,	explicitement
ou	implicitement,	destinée	à	la	caste	des	secrétaires	de	chancelleries.

IV.	La	grammatisation
L’effort	 constant	des	Omeyyades,	durant	 leur	 siècle	de	 règne,	 fut	de	maintenir
une	 barrière	 aussi	 infranchissable	 que	 possible	 entre	 les	 conquérants	 arabes,
confinés	 dans	 les	 villes	 de	 garnison,	 et	 les	 populations	 soumises.	 Ils	 allèrent
même	 jusqu’à	 décourager	 les	 conversions	 des	 autochtones	 à	 l’islam,	 non
seulement	 pour	 maintenir	 à	 un	 niveau	 constant	 les	 rentrées	 de	 la	 taxe	 de
capitation	 perçue	 sur	 les	 non-musulmans,	mais	 aussi	 et	 surtout	 pour	 empêcher
les	 nouveaux	 convertis	 de	 venir	 grossir	 les	 rangs	 des	 «	 clients	 »	 (mawālī)	 des
tribus	 arabes.	 Ces	 nouveaux	 convertis	 se	 mettaient	 en	 effet	 au	 service	 des
conquérants,	 apprenaient	 l’arabe	 à	 leur	 contact,	 et	 pouvaient	 même	 contracter
mariage	 au	 sein	 de	 familles	 arabes,	 ce	 qui	 avait	 pour	 effet	 de	 brouiller	 la
frontière,	 que	 les	 Omeyyades	 voulaient	 étanche,	 entre	 vainqueurs	 et	 vaincus
d’hier.	Mais,	à	 terme,	 la	politique	omeyyade	était	vouée	à	 l’échec	 :	 l’afflux	de
richesses	dans	 les	villes	de	garnison	y	attirait	de	plus	en	plus	de	candidats	à	 la
vie	 citadine,	 qu’il	 s’agisse	 d’Arabes	 de	 la	 péninsule	 ou	 d’autochtones	 qui
renonçaient	à	la	dure	vie	des	campagnes	et	cherchaient	une	promotion	sociale	en
acquérant	 le	 statut	 de	 mawālī.	 Les	 anciens	 conquérants	 eux-mêmes,	 s’étant
accoutumés	 au	 confort	 de	 la	 vie	 citadine,	 n’aspiraient	 plus	 qu’à	 profiter	 des
avantages	 de	 leur	 situation	 de	 rentiers	 ou	 de	 négociants	 et	 abandonnaient	 la
carrière	militaire.	Un	courant	de	plus	en	plus	important	de	l’opinion	approuvait
le	 mouvement	 d’islamisation	 des	 populations	 conquises	 et	 souhaitait	 que,
conformément	aux	enseignements	du	Coran	et	de	la	Tradition	du	Prophète,	tous
les	 musulmans	 soient	 traités	 sur	 un	 pied	 d’égalité.	 Plusieurs	 révoltes	 anti-



omeyyades	éclatèrent	en	divers	points	de	l’empire,	toutes	sévèrement	réprimées.
Mais	 la	 dernière,	 provoquée	 au	 milieu	 du	 viiie	 siècle	 par	 une	 vaste	 coalition
partie	 de	 la	 province	 iranienne	 du	 Ḵorāsān	 aboutit,	 avec	 une	 surprenante
rapidité,	 à	 la	 chute	 des	 Omeyyades	 et	 à	 leur	 remplacement	 par	 la	 dynastie
’Abbasīde	 qui	 se	 réclame	 d’un	 retour	 aux	 vraies	 valeurs	 de	 l’islam	 (Shaban,
1971).	 La	 nouvelle	 capitale,	 Baghdad,	 établie	 en	 762	 sur	 le	 territoire	 de	 l’ex-
empire	 sassanide	marque	 un	 déplacement	 du	 centre	 de	 gravité	 de	 l’islam	 vers
l’est,	 ce	 qui	 favorisa	 incontestablement	 l’influence	 persane	 sur	 son	 histoire
culturelle.

C’est	dans	ce	contexte	qu’il	faut	situer	le	vaste	mouvement	de	grammatisation	de
la	langue	arabe	qui	a	conduit	à	sa	standardisation	par	l’élaboration	des	premières
grammaires	et	des	premiers	dictionnaires.	Ce	mouvement	est	 inauguré	à	Baṣra
et	ḵūfa,	 les	deux	grandes	villes	d’Iraq,	par	de	pieux	«	 lecteurs	»	du	Coran	qui
s’efforcent	 de	 donner	 du	 Texte	 Sacré	 des	 commentaires	 explicatifs	 (tafsīr)	 à
l’intention	 de	 leurs	 coreligionnaires,	 notamment	 des	 mawālī,	 qui,	 bien	 qu’ils
aient	appris	un	arabe	populaire	pratiqué	par	tous	dans	les	villes,	ne	maîtrisaient
guère	la	langue	du	Coran,	la	fuṣḥā,	qui	à	l’époque	n’était	plus	usitée,	selon	toute
vraisemblance,	que	dans	l’aristocratie	citadine	et	chez	les	Bédouins	du	désert.	La
tradition	nous	apprend	que	la	«	dégradation	»	(fasād)	de	la	langue	arabe	parlée
par	la	majorité	des	citadins	était	aussi	un	sujet	de	préoccupation	car	elle	semblait
devoir	 rendre	 les	 Arabes	 des	 villes	 eux-mêmes	 incapables	 de	 vraiment
comprendre	le	Message	Divin	délivré	pourtant	en	«	arabe	clair	»	(Suyūṭī,	chap.
44).

Les	 premières	 analyses	 linguistiques	 de	 l’arabe	 apparaissent	 donc	 dans	 des
commentaires	 explicatifs	 du	Coran	 où	 elles	 sont	 présentées	 un	 peu	 au	 hasard,
lorsqu’un	 verset	 soulève	 une	 difficulté	 lexicale	 ou	 grammaticale	 particulière.
Progressivement	elles	deviennent	plus	substantielles	et	plus	systématiques,	et	on
y	trouve	des	débats	entre	partisans	d’explications	divergentes.	Les	commentaires
grammaticaux	 du	 Coran	 évoluent	 ainsi	 vers	 ce	 qui	 devient	 de	 véritables
grammaires.

Dans	 leurs	explications	du	Coran,	 les	exégètes	ont,	 tout	naturellement,	 tendu	à
faire	usage	de	leur	connaissance	de	la	poésie	arabe	préislamique	où	ils	trouvaient
des	constructions	ou	des	mots	permettant	d’éclaircir	 le	Texte	Sacré.	C’est	ainsi
que	commença	le	travail	de	recension	systématique	de	la	poésie	ancienne,	mais
aussi	 des	 «	 informations	 »	 (’aḵbār)	 qui	 l’accompagnaient	 et	 aidaient	 à	 en
expliquer	les	circonstances,	notamment	les	récits	des	guerres	tribales	de	l’Arabie



ancienne	(’ayyām).	Tout	cet	héritage	de	l’Arabie	préislamique	(Ğāhiliyya)	était
désormais	 perçu	 comme	 un	 moyen	 d’accès	 à	 la	 fuṣḥā	 et	 donc	 comme	 un
auxiliaire	 indispensable	 de	 l’explication	 du	 texte	 coranique.	 On	 évalua	 que	 la
période	durant	laquelle	la	langue	des	poètes	était	restée	suffisamment	pure	pour
que	l’on	pût	se	servir	de	leurs	vers	comme	preuve	(ḥuğğa)	d’un	fait	de	langue
couvrait	toute	la	période	d’avant	l’islam	et	celle	du	ier	siècle	et	demi	de	l’Hégire
(donc	jusqu’au	milieu	du	viiie	siècle	de	l’ère	courante	environ).	Au-delà	de	cette
période,	 la	 majorité	 des	 grammairiens	 considérera	 que	 la	 langue	 des	 poètes
devenait	sujette	à	caution.	On	notera	en	passant	que	cette	délimitation	temporelle
du	 champ	 des	 données	 intégrables	 dans	 la	 fuṣḥā	 exclu	 toute	 la	 floraison	 des
poètes	«	modernes	»	(muḥdaṯūn)	qui	s’épanouiront	dans	 la	mythique	Baghdad
’Abbasīde,	 comme	 Baššār	 Ibn	 Burd	 (m.	 785)	 ou	 ’Abū	 Nuwās	 (m.	 ~	 815)	 et
enrichiront	 le	patrimoine	«	classique	»	de	 la	 littérature	arabe.	Elle	 exclut	 aussi
tous	 les	grands	prosateurs	de	 langue	arabe.	C’est	dire	que	de	nombreux	usages
de	 la	 langue	 «	 classique	 »	 au	 sens	 historico-culturel	 de	 ce	 terme	 resteront
totalement	ignorés	de	la	grammaire	arabe	traditionnelle.

Des	 parlers	 proches	 de	 la	 fuṣḥā	 sont	 restés	 en	 usage	 dans	 certaines	 tribus
d’Arabie	jusqu’au	xe	siècle	au	moins	(Fück,	1955).	Les	locuteurs	de	ces	parlers
seront	 utilisés	 comme	 informateurs	 directs	 dans	 la	 première	 période
d’élaboration	 de	 la	 grammaire.	 On	 s’efforça	 donc	 de	 délimiter	 l’aire
géographique	 dans	 laquelle	 des	 variétés	 représentatives	 de	 la	 fuṣḥā	 étaient
supposées	 être	 encore	 parlées.	 En	 gros	 furent	 retenus	 comme	 informateurs
valables	 les	membres	des	 tribus	de	 l’Arabie	centrale	 et	orientale	 (cf.	Suyūṭī,	 I,
chap.	 2).	 Les	 divers	 parlers	 arabes	 de	 la	 péninsule	 étaient	 à	 l’origine	 nommés
luḡāt	«	langues	»	:	on	disait	par	exemple	luḡat	Tamīm	«	la	langue	des	Tamīm	».
La	 fuṣḥā	 apparaissait	 alors	 comme	«	 la	 plus	 claire	 »	 de	 ces	 langues,	 au	 sens,
sans	doute,	de	«	la	moins	marquée	de	particularismes	».	Les	ga,	en	en	faisant	la
seule	langue	légitime,	classèrent	toutes	les	autres	par	rapport	à	elle	et	établirent,
dans	un	espace	où	 il	n’existait	que	des	différences,	une	hiérarchie	où	 la	 fuṣḥā
occupait	 le	 sommet.	 Graduellement,	 les	 autres	 «	 langues	 »	 sont	 devenues	 des
lahağāt,	 «	 dialectes	 »	 dévalorisés.	 Cette	 conséquence	 inéluctable	 de
l’instauration	d’une	langue	légitime,	aggravée	par	l’écart	qui	se	creusait	entre	la
fuṣḥā,	 fixée	 par	 l’écrit,	 et	 les	 autres	 variétés,	 qui	 ont	 librement	 évolué	 dans
l’usage	oral,	constitue	un	élément	permanent	du	paysage	sociolinguistique	arabe.

Selon	 la	 tradition	 arabe	 (cf.	 par	 exemple	 Suyūṭī,	 chap.	 44,	 qui	 compile	 des
sources	anciennes),	la	création	de	la	grammaire	arabe	remonte	à	un	certain	’Abū
l-’aswad	 al-Du’alī	 (m.	 ~	 688)	 à	 qui	 elle	 associe	 toute	 une	 postérité	 de



grammairiens	dont	elle	nous	dit	même	qu’ils	s’étaient	scindés	entre	deux	écoles
rivales,	Kūfa	et	Baṣra.	Le	plus	souvent	ces	grammairiens	ne	nous	sont	connus
que	de	nom	car	la	plupart	de	leurs	travaux	ne	nous	sont	pas	parvenus.	Mais	il	n’y
a	pas	lieu	de	douter	de	l’existence,	depuis	au	moins	le	début	du	viiie	siècle,	d’une
intense	 activité	 de	 réflexion	 sur	 la	 langue,	même	 si	 l’on	 a	 de	 plus	 en	 plus	 de
raisons	de	douter	de	l’exactitude	de	l’image	qu’en	donne	la	tradition [1].

La	plus	ancienne	grammaire	de	l’arabe	qui	nous	soit	parvenue	a	pour	auteur	un
Persan,	 connu	 sous	 le	 (sur)nom	 de	 Sībawayhi	 (m.	 ~	 796).	 Cet	 ouvrage,
simplement	intitulé	«	Le	Livre	»	(al-Kitāb)	n’a	pas	été	immédiatement	reconnu,
mais	une	fois	qu’il	s’est	imposé,	près	de	cent	ans	après	la	mort	de	son	auteur,	il	a
eu	une	 influence	 considérable	 et	 a	 été	 étudié	 et	 cité	 par	 tous	 les	 grammairiens
(même	si,	souvent,	ils	en	ont	déformé	la	pensée).	Il	continue	d’être	la	matrice	de
tous	les	travaux	ultérieurs	sur	la	grammaire	arabe	(sur	Sībawayhi	et	le	Kitāb,	cf.
Carter,	2004).	Il	est	intéressant	de	s’arrêter	sur	la	hiérarchie	des	données	utilisées
par	Sībawayhi	dans	 la	construction	de	 sa	grammaire,	 car	elle	permet	de	mieux
cerner	les	bases	véritables	du	processus	de	standardisation	de	la	langue	(Carter,
2004,	39	sq.)	:	en	premier	lieu	vient	le	parler	spontané	des	Bédouins	pratiquant
encore	 la	 fuṣḥā,	 ce	 que	 l’on	 désigne	 comme	 «	 le	 parler	 des	Arabes	 »	 (kalām
al-’arab),	 étant	 entendu	 que	 «	 Arabes	 »	 signifie	 dans	 ce	 contexte	 «	 Arabes
bédouins	 »,	 puis	 vient	 la	 langue	 artificielle	 de	 la	 poésie,	 suivie	 par	 la	 langue
particulière	du	Coran,	ensuite	viennent	les	recueils	de	récits	(ḥadīṯ)	relatifs	à	la
vie	du	Prophète,	que	l’on	avait	commencé	à	collecter	vers	la	même	époque	que
l’ancienne	 poésie,	 puis	 les	 proverbes	 et	 expressions	 idiomatiques	 et	 enfin	 les
phrases	et	mots	forgés	ad	hoc.

Cette	 hiérarchie	 est	 instructive	 à	 plusieurs	 égards.	 D’abord	 elle	 permet	 de
relativiser	l’idée	selon	laquelle	la	fuṣḥā	était	strictement	identique	à	la	langue	de
la	poésie	préislamique	ou	à	celle	du	Coran	:	on	voit	qu’en	fait	ces	deux	corpus
viennent	 seulement	 en	 deuxième	 et	 troisième	 position	 comme	 sources	 de	 la
langue	standard.	Un	examen	approfondi	des	faits	confirme	ce	premier	jugement.
Ainsi,	 Sībawayhi,	 dès	 le	 chapitre	 introductif	 du	 Kitāb,	 où	 il	 expose	 sa
méthodologie,	consacre	une	section	aux	particularités	de	la	langue	poétique	pour
montrer	que	nombre	d’entre	elles	contreviennent	à	l’usage	normal	de	la	langue.
De	même,	certaines	formes	coraniques,	comme	les	formations	verbales	dérivées
yaḏḏakkaru	 (Coran,	 2	 :	 269)	 ou	 lā	 tafarraqū	 (Coran,	 3	 :	 103),	 ne	 seront	 pas
retenues	 dans	 la	 langue	 standard.	 En	 second	 lieu	 cette	 hiérarchie	 prouve
formellement	qu’au	moins	 jusqu’à	 l’époque	de	Sībawayhi	une	 forme	d’arabe	à
flexions	casuelles	était	encore	d’usage	courant	chez	les	Bédouins.	À	ce	propos,

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-50.htm#no1


Zwettler	(1978,	134)	a	suggéré	que	la	contribution	des	Bédouins	à	l’élaboration
de	la	grammaire	de	l’arabe	standard	devait	se	réduire	à	des	vers	de	poésie	appris
par	cœur,	ce	qui	ne	suppose	nullement	qu’ils	maîtrisaient	encore	une	forme	de
langue	quotidienne	utilisant	la	flexion	casuelle.	Mais	cette	thèse	ne	résiste	pas	à
un	 examen	 systématique	 des	 productions	 linguistiques	 qui	 leur	 sont	 attribuées
par	 les	 ga.	Pour	ne	donner	qu’un	 seul	 exemple	 (emprunté	 à	Carter,	 2004,	 57),
Sībawayhi	cite	un	comportement	 linguistique	des	Bédouins	consistant	à	 insérer
après	un	nom	entièrement	fléchi	comme	sayfun	«	épée	+	nominatif	+	indéfini	»
une	voyelle	longue	ī	ayant	pour	fonction	d’indiquer	à	l’interlocuteur	que	l’on	n’a
pas	encore	fini	de	parler,	ce	qui	donne	par	exemple	hāḏā	sayfunī...	«	C’est	une
épée...	»	Un	tel	fait	n’a	aucune	chance	d’apparaître	dans	un	vers	de	poésie,	et	son
appartenance	à	la	langue	du	discours	quotidien	est	manifeste,	ce	qui	invalide	la
théorie	 de	 Zwettler.	 Il	 paraît	 donc	 difficile	 de	 contester	 qu’à	 l’époque	 de
Sībawayhi	 certaines	 tribus	 bédouines	 pratiquaient	 encore,	 comme	 langue
conversationnelle,	 un	 arabe	 de	 type	 flexionnel,	 même	 si	 l’on	 ne	 doit	 pas
identifier	purement	et	simplement	les	parlers	tribaux	et	la	koinè	poétique	(cf.	sur
cette	question	Rabin,	1955).	Pour	ce	qui	est	de	l’arabe	parlé	dans	les	villes,	on
est	 bien	 moins	 renseigné.	 Il	 est	 cependant	 probable	 que	 le	 mélange	 de
populations	 arabes	 d’origines	 diverses,	 notamment	 des	 «	 marges	 »	 de
l’arabophonie,	 et	 dont	 la	 langue	 avait	 probablement	 évolué	 depuis	 longtemps
vers	 un	 type	 non	 flexionnel,	 avait	 dû	 favoriser	 la	 généralisation	 dans	 l’usage
populaire	d’une	forme	d’arabe	sans	marques	casuelles	(cf.	sur	ce	point	Corriente,
1976,	 qui	 parle	 à	 ce	 propos	 d’une	 variété	 «	 nabatéenne	 »	 d’arabe).	 Les	 textes
arabes	 sur	 papyrus	 étudiés	 par	 Hopkins	 (1984),	 et	 dont	 les	 plus	 anciens
remontent	 au	 début	 du	 ixe	 siècle,	 semblent	 conforter	 cette	 hypothèse	 car	 ils
montrent	qu’à	côté	de	quelques	tours	qui	rappellent	encore	la	 fuṣḥā	 le	gros	du
corpus	pointe	incontestablement	vers	ce	que	nous	voyons	se	développer	plus	tard
comme	 du	 «	moyen	 arabe	 »	 sans	 flexion.	 Cela	 n’implique	 pas	 cependant	 que
l’arabe	 flexionnel	 avait,	 à	 l’époque,	 complètement	 disparu	 de	 l’usage	 parlé
citadin,	 au	moins	 dans	 certaines	 catégories	 sociales.	 Il	 paraît	 significatif	 à	 cet
égard	 que	 certains	 récits	 rapportant	 les	 fautes	 de	 langue	 des	mawālī,	 voire	 de
certains	 Arabes,	 mettent	 dans	 leurs	 bouches	 des	 usages	 erronés	 de	 marques
casuelles.	Si	ces	marques	avaient	complètement	disparu	de	tout	usage	courant	on
comprendrait	mal	que	de	telles	fautes	aient	pu	se	produire.	Les	sources	littéraires
nous	 apprennent	 par	 ailleurs	 qu’à	 la	 cour	 des	 califes	 et	 dans	 la	 bonne	 société
l’usage	de	la	fuṣḥā	est	resté	de	rigueur	au	moins	jusqu’au	début	du	ixe	siècle.	En
outre,	et	jusqu’au	xe	siècle,	il	était	courant,	dans	la	classe	dirigeante,	d’envoyer
les	 enfants	mâles	 faire	 des	 «	 séjours	 linguistiques	 »	 de	 longue	 durée	 dans	 des



tribus	 bédouines	 parlant	 encore	 un	 arabe	 «	 pur	 »	 (Fück,	 1955,	 chap.	 9)	 pour
satisfaire	à	l’exigence	de	maîtrise	orale	de	cette	variété	de	langue	dans	la	bonne
société.	Cela	permet	de	penser	que	la	fuṣḥā,	outre	sa	conservation	dans	certaines
tribus	bédouines,	était	encore	pratiquée	dans	l’aristocratie	citadine	aux	premiers
siècles	 de	 l’empire	 musulman,	 et	 expliquerait	 que	 les	 mawālī	 ou	 les	 Arabes
citadins	d’origine	populaire	aient	pu	vouloir,	maladroitement,	en	imiter	l’usage.
Néanmoins,	 le	 fait	 que	 les	 enfants,	même	 dans	 les	milieux	 aristocratiques,	 en
aient	progressivement	perdu	la	maîtrise,	comme	nous	l’indiquent	certains	récits,
et	 comme	 le	 suggère	 la	nécessité	des	«	 stages	 linguistiques	»	dont	nous	 avons
fait	 état,	 montre	 que	 le	 recul	 de	 cette	 variété	 d’arabe	 devant	 la	 variété	 non
flexionnelle	était	largement	entamé	dans	les	villes.

Ces	considérations	rendent	d’autant	plus	significatif	le	fait	que	les	ga	aient	choisi
comme	norme	linguistique	la	variété	flexionnelle	de	la	langue,	variété	dont	il	est
très	vraisemblable	qu’elle	n’était	plus	couramment	en	usage	chez	la	majorité	des
arabophones	 citadins.	 Ce	 choix	 n’est	 évidemment	 pas	 le	 fruit	 du	 hasard.	 Il
résulte	de	la	structure	du	champ	culturel	de	la	société	musulmane	d’alors,	champ
dominé	 par	 deux	 courants	 symboliques	 majeurs,	 celui	 de	 l’arabité	 et	 celui	 de
l’islam.	Le	premier	 reflétait	 les	 intérêts	de	 la	 caste	 conquérante,	 attachée	à	 ses
privilèges	et	peu	soucieuse	de	les	partager	avec	les	autochtones,	même	convertis.
Cette	 caste	 avait	 donc	 tout	 intérêt	 à	 encourager	 la	 promotion	 comme	 langue
officielle	 de	 la	 variété	 d’arabe	 la	 moins	 aisément	 accessible	 aux	 non-Arabes,
celle	dont	 la	maîtrise	était	alors	 l’apanage	des	conquérants.	Le	second	courant,
celui	de	l’islam,	était	en	principe	favorable	à	une	fusion	de	tous	les	musulmans
dans	la	nouvelle	société,	proclamant	«	qu’un	Arabe	ne	peut	être	supérieur	à	un
non-Arabe	 que	 par	 la	 foi	 ».	Mais	 le	Coran	 ayant	 été	 délivré	 dans	 cette	même
fuṣḥā,	 c’était	 une	 bonne	 raison	 pour	 vouloir	 en	 faire	 la	 langue	 légitime	 de	 la
nouvelle	 communauté.	 L’adoption	 de	 la	 fuṣḥā	 comme	 langue	 officielle	 était
donc	 un	 dénominateur	 commun	 des	 deux	 courants	 dominants	 de	 la	 nouvelle
société	 et	 par	 suite	 l’instrument	 linguistique	 tout	 désigné	 du	 dispositif	 de
contrôle	social	(Carter,	1983).	Dès	lors	la	fuṣḥā	sera	un	élément	irréfragable	de
l’édifice	culturel	arabo-musulman,	et	toute	recherche	qui	portera	sur	la	langue	lui
donnera	une	place	essentielle,	tout	particulièrement	au	phénomène	de	la	flexion
qui	 en	 est	 l’élément	 le	 plus	manifeste.	 Il	 est	 très	 significatif,	 à	 cet	 égard,	 que
celle-ci	ait	reçu,	dans	la	terminologie	grammaticale,	le	nom	de	’i’rāb	qui	signifie
étymologiquement	«	arabiser,	rendre	arabe,	donner	un	caractère	arabe	»,	sachant
que	 dans	 ce	 contexte	 «	 arabe	 »	 renvoie	 aux	 Arabes	 bédouins,	 mythiques
détenteurs	de	 la	 fuṣḥā.	Le	’i’rāb,	 justement	parce	qu’il	n’était	plus	d’un	usage
courant	que	parmi	les	grandes	tribus	arabes	bédouines,	et	peut-être	l’aristocratie



arabe	des	villes,	était	devenu	un	trait	linguistique	inégalement	distribué	parmi	les
arabophones	 et	 par	 là	 même	 fortement	 discriminant	 du	 point	 de	 vue
sociolinguistique.	 Il	 remplissait	 ainsi	 toutes	 les	 conditions	 pour	 fournir	 à	 ceux
qui	en	auraient	conservé	 (ou	acquis)	 l’usage	un	«	profit	de	distinction	»,	 selon
l’expression	de	Pierre	Bourdieu	(2001,	85).	Dans	 l’histoire	de	 la	culture	arabe,
quiconque	maîtrisera	le	’i’rābbénéficiera	de	ce	profit	de	distinction	et	pourra	le
convertir	 non	 seulement	 en	 capital	 symbolique	 (prestige,	 statut	 de	 locuteur	 «
autorisé	 »),	 mais	 aussi	 en	 profits	 matériels	 de	 toutes	 sortes	 (diplômes,
distinctions,	 postes).	 La	 maîtrise	 du	 ’i’rāb	 constitue	 donc	 l’objectif	 de	 toute
grammaire	de	l’arabe	(Kouloughli,	2007).

La	 lecture	des	premiers	 traités	de	grammaire	arabe	déroute	 le	 lecteur	moderne,
les	sujets	y	étant	traités	selon	une	démarche	assez	arbitraire.	À	partir	du	xe	siècle,
sous	 l’influence	 de	 la	 logique	 grecque,	 diffusée	 par	 un	 vaste	 mouvement	 de
traduction	 (cf.	 chap.	 suivant),	 s’impose	 l’idée	 qu’un	 exposé	 scientifique	 doit
s’organiser	selon	une	démarche	systématique.	Le	premier	grammairien	à	mettre
en	pratique	cette	idée	est	Ibn	al-Sarrāğ	(m.	928),	qui	avait	étudié	la	logique	avec
le	 philosophe	 al-Fārābī	 (m.	 950).	 Son	Kitāb	 al-’uṣūl	 fī	 l-naḥw	 (Le	 livre	 des
fondements	 de	 la	 grammaire)	 présente	 l’ensemble	 de	 la	 matière	 à	 partir	 d’un
exposé	 méthodique	 fondé	 sur	 les	 propriétés	 grammaticales	 des	 parties	 du
discours	 et	 les	 mécanismes	 d’assignation	 du	 ’i’rāb.	 Progressivement	 cette
démarche	est	adoptée	par	tous	les	grammairiens.

Les	recherches	lexicographiques,	contemporaines	de	celles	sur	la	grammaire,	ont
eu	la	même	motivation	:	recueillir	toutes	les	données	aidant	à	l’explicitation	du
Coran.	Ici	encore	on	a	eu	recours	à	des	enquêtes	linguistiques	auprès	des	tribus
bédouines	 ayant	 gardé	 une	 langue	 «	 pure	 ».	 Un	 effet	 de	 ces	 enquêtes	 «	 tous
azimuts	 »	 est	 que	 le	 lexique	 général	 de	 l’arabe	 s’est	 démesurément	 gonflé	 de
doublets	 dialectaux	 ou	 de	 formes	 plus	 ou	 moins	 synonymes	 et	 reflète,	 d’une
manière	hypertrophiée,	l’univers	sémantique	des	Bédouins.

Les	premiers	travaux	lexicographiques	sont	de	courtes	épîtres	recensant	tous	les
mots	 relatifs	 à	 un	 champ	 lexical	 donné	 :	 les	 parties	 du	 corps,	 le	 cheval,	 les
phénomènes	atmosphériques,	etc.	Ces	épîtres	se	développent	en	véritables	traités
en	accumulant	de	plus	en	plus	de	données,	pas	toujours	selon	une	logique	bien
claire.	Ces	ouvrages	semblent	avoir	été	principalement	destinés	aux	secrétaires
des	 chancelleries	 (kuttāb)	 soucieux	 d’enrichir	 leur	 vocabulaire.	 Le	 premier
dictionnaire	 organisé	 sur	 la	 base	 purement	 formelle	 des	 consonnes	 radicales
(ğuḏūr	 ou	 ’uṣūl)	 sous-jacentes	 à	 tout	 lexème	 arabe,	 est	 attribué	 au	 génial	 al-



Ḵalīl	 Ibn	 ’Aḥmad	 (m.	 ~	 791	 ?),	 principal	 maître	 de	 Sībawayhi,	 et	 inventeur,
selon	 la	 tradition,	 de	 la	 première	 formalisation	 de	 la	 métrique	 arabe.	 Son
dictionnaire	 est	 connu	 sous	 le	 nom	 de	Kitāb	 al-’ayn,	 du	 nom	 de	 la	 consonne
fricative	 laryngale	 sonore	de	 l’arabe,	qui	 lui	a	 servi	comme	point	de	départ	du
classement	 phonétique	 des	 racines.	 On	 se	 demande	 encore	 si	 al-Ḵalīl	 est
vraiment	l’auteur	de	cet	ouvrage	car	l’idée	d’un	recensement	du	lexique	à	partir
des	 racines	 suppose	 une	 vision	 abstraite	 et	 totalisante	 de	 la	 langue	 qui	 paraît
assez	 stupéfiante	 à	 une	 date	 aussi	 précoce.	 Elle	 est	 en	 tout	 cas	 une	 parfaite
illustration	de	l’idée	qu’un	dictionnaire	vise	à	rassembler	de	façon	exhaustive	et
en	juxtaposant	tous	les	usages	possibles,	la	totalité	des	ressources	lexicales	d’une
langue,	réalisant	par	là	une	sorte	de	matérialisation	de	l’idée	abstraite	de	langue
élaborée	 par	 la	 grammatisation.	 Cette	 approche	 formelle	 du	 lexique	 ne	 sera
cependant	généralisée	qu’à	partir	du	xe	siècle	par	des	auteurs	comme	Ibn	Durayd
(m.	933),	dans	sa	Ğamhara,	ou	Ibn	Fāris	(m.	1004)	dans	son	Kitāb	Maqāyīs	al-
Luḡa.	 Ils	 renoncent	 d’ailleurs	 au	 classement	 par	 points	 d’articulations	 des
racines	 pour	 adopter	 un	 ordre	 alphabétique.	 Al-Ğawharī	 (m.	 1002)	 dans	 son
Ṣiḥāḥ	adopte	un	classement	à	partir	de	la	dernière	radicale	des	mots,	proposant
ainsi	 une	 sorte	 de	 dictionnaire	 de	 rimes	 répondant	 aux	 attentes	 du	 public,	 la
prose	 rimée	 (sağ’)	 étant	 devenue	 le	 style	 d’écriture	 à	 la	 mode	 dans	 les
chancelleries	et	les	assemblées	littéraires	(mağālis).	Le	développement	ultérieur
de	 la	 lexicographie	arabe	se	poursuit	dans	 le	sens	du	recensement	exhaustif	du
lexique	de	 la	 fuṣḥā,	 notamment	de	 ses	mots	 rares	 et	 peu	 connus	 (ḡarīb).	Elle
culmine	 dans	 le	 gigantesque	 dictionnaire	 d’Ibn	 Manzūr	 (m.	 1311)	 intitulé
significativement	Lisān	al-’Arab	 (La	 langue	 des	Arabes).	 Par	 contre,	 l’énorme
lexique	 issu	du	développement	des	 sciences	 tant	 religieuses	que	profanes	 reste
superbement	 ignoré	 des	 grands	 lexicographes.	 C’est	 seulement	 à	 une	 période
plus	tardive	que	des	ouvrages	comme	le	Kitāb	al-Ta’rīfāt	(Livre	des	définitions)
de	’Alī	al-Ğurğanī	(m.	1413)	comblent	cette	lacune.

Notes

[1]	Cf.	là-dessus	R.	Talmon	(2003),	Eighth-Century	Iraqi	Grammar	:	A	Critical
Exploration	of	pre-Kalilian	Arabic	Linguistics,	Winona	Lake,	Harvard	Semitic
Studies	Series	53,	et	G.	Bohas,	J..P.	Guillaume	et	D.	E.	Kouloughli	(2006).

	

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-50.htm#re1no1


Chapitre	V
Constitution	du	domaine	arabe

a	 période	 qui	 va	 du	 ixe	 au	milieu	 du	 xe	 siècle,	 voit	 l’apogée	 de	 la	 puissance
politique,	 économique	 et	 culturelle	 de	 l’empire	 arabo-musulman,	 en	 même
temps	 qu’une	 sorte	 d’âge	 d’or	 de	 la	 langue	 arabe.	 Désormais	 dotée	 d’un
outillage	 linguistique	 qui	 n’a	 plus	 rien	 à	 envier	 à	 celui	 des	 vieilles	 langues	 de
civilisation	 dont	 elle	 prend	 la	 place,	 et	 portée	 par	 la	 vitalité	 économique	 et
culturelle	 de	 ce	 qui	 était	 alors	 devenu	 la	 société	 la	 plus	 dynamique	 et	 la	 plus
développée	 du	 monde,	 la	 fuṣḥā	 voit	 s’épanouir	 toutes	 ses	 potentialités.
Parallèlement,	 se	met	 en	place	une	nette	 bipolarisation	 entre	 langue	 savante	 et
langue	 populaire,	 en	 même	 temps	 que	 s’étend	 considérablement	 l’aire
géographique	arabophone.

I.	L’essor	de	l’arabe	classique
On	peut	 considérer	 que	 trois	 grandes	 sphères	 d’activité	 intellectuelle	 vont,	 par
leur	 développement,	 contribuer,	 chacune	 à	 sa	manière,	 à	 l’essor	 de	 la	 fuṣḥā	 :
celle	des	«	sciences	islamiques	»	(al-‘ulūm	al-’islāmiyya),	celles	des	«	sciences
profanes	 »	 (al-‘ulūm	 al-daḵīla),	 essentiellement	 issues	 de	 la	 traduction	 des
œuvres	 du	 patrimoine	 philosophique	 et	 scientifique	 des	 vieilles	 cultures	 du
Moyen-Orient,	enfin	celle	de	la	littérature	(’adab).

Sous	 le	 nom	 de	 «	 sciences	 islamiques	 »	 on	 inclut	 la	 totalité	 des	 activités
intellectuelles	ayant	le	Coran	pour	source	ou	pour	but.	Ainsi	la	grammaire	et	la
lexicologie,	dont	nous	avons	déjà	parlé,	font	partie	de	ce	domaine,	puisque	leur
objet	premier	est	l’explicitation	du	texte	coranique.	Mais	la	recension	et	l’étude
de	 la	 poésie	 préislamique	 et	 des	 textes	 relatifs	 à	 l’Arabie	 d’avant	 l’islam	 sont
aussi,	 sans	 paradoxes,	 intégrées	 dans	 ce	 domaine	 en	 raison	 du	 rôle	 que	 la
connaissance	de	ces	textes	peut	jouer	dans	l’exégèse	coranique [1].	Les	traditions
relatives	à	la	vie	du	Prophète	et	les	récits	des	conquêtes	(futūḥat)	font	aussi,	tout
naturellement,	 partie	 de	 ce	 domaine.	 Mais	 le	 Coran	 contient	 également	 les

L

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-70.htm#no1


fondements	 du	 droit	 musulman	 tant	 civil	 que	 pénal	 et	 même	 commercial.	 Il
s’ensuit	que	le	droit	(fiqh)	et	toutes	les	disciplines	qui	s’y	rattachent	relèvent	du
champ	 des	 sciences	 islamiques.	 Il	 faut	 admettre	 d’ailleurs	 que	 ces	 diverses
disciplines,	tout	en	explorant	des	champs	de	savoir	bien	distincts,	présentent	un
indéniable	«	air	de	 famille	».	Cela	est	dû	en	grande	partie	à	une	méthodologie
foncièrement	identique,	et	qui	n’est	pas	sans	rappeler	la	démarche	scolastique	en
usage	 dans	 les	 activités	 théoriques	 analogues	 dans	 l’Occident	 médiéval,	 avec
leur	cortège	de	définitions,	de	 thèses,	d’objections	et	de	réponses.	En	outre,	de
nombreux	spécialistes	travaillent	dans	plusieurs	de	ces	domaines	à	la	fois	et	tous
sont	formés	à	une	sorte	de	«	tronc	commun	»	de	plusieurs	de	ces	matières.

La	formation	à	ces	disciplines	est	assurée	dans	des	institutions	financées	par	 le
mécénat	 public	 ou	 privé,	 à	 travers	 la	 constitution	 de	 fondations	 religieuses
(waqf).	 Elle	 comporte	 en	 gros	 deux	 niveaux	 :	 celui	 de	 l’école	 élémentaire
(maktab	ou	kuttāb)	où	l’on	acquiert	les	bases	de	la	grammaire	et	où	l’on	apprend
par	 cœur	 le	 Coran,	 puis	 celui	 de	 la	 formation	 intermédiaire	 et,	 pour	 les	 plus
motivés,	supérieure,	assurées	dans	des	collèges	(madrasa)	comme	la	Niẓāmiyya
à	 Baghdad,	 ou	 dans	 des	 grandes	 mosquées	 (ğāmi‘).	 Certains	 de	 ces
établissements	 tels	al-‘Azhar	 au	Caire,	al-Zaytūna	 à	Tunis	ou	al-Qarawiyyīn	 à
Fez	auront	un	véritable	 statut	d’université	et	 formeront	 les	cadres	 juridiques	et
religieux	dont	la	société	musulmane	a	besoin.

Sur	 le	plan	 linguistique,	 l’ensemble	des	 sciences	 islamiques	donne	naissance	à
une	 énorme	 terminologie	 technique	 extrêmement	 spécialisée,	 mais	 aussi	 et
surtout	à	un	nouveau	type	de	prose,	que	l’on	peut	qualifier	de	technique	et	qui	se
caractérise,	 malgré	 une	 certaine	 lourdeur,	 par	 une	 indéniable	 précision
analytique.	 En	 particulier,	 les	 articulations	 logiques	 de	 l’argumentation	 y	 sont
rendues	 explicites	 par	 l’usage	 de	 particules	 qui,	 à	 l’origine	 essentiellement
coordinatives,	 conformément	 au	 génie	 de	 la	 vieille	 fuṣḥā	 orale,	 acquièrent	 de
nouvelles	valeurs	de	subordination	permettant	d’exprimer	toutes	les	nuances	du
raisonnement.

Quant	 à	 l’expression	 «	 sciences	 profanes	 »,	 elle	 désigne	 l’ensemble	 des
disciplines	 intellectuelles	 constituées	 dans	 les	 cultures	 que	 les	 Arabes	 ont
trouvées	dans	les	territoires	conquis	et	auxquelles	ils	accèdent	par	la	traduction.
Elles	 incluent,	 outre	 la	 philosophie	 (falsafa),	 les	 disciplines	 scientifiques
(mathématiques,	sciences	naturelles,	médecine,	astronomie)	et	parascientifiques
(astrologie,	 alchimie)	que	 les	 cultures	grecque,	 syriaque,	perse,	 indienne,	voire
chinoise	 ont	 élaborées	 et	 qui	 circulent	 sous	 diverses	 formes	 dans	 le	 Moyen-



Orient	de	 l’époque.	 Il	 faut	 ici	 signaler	que	 les	Perses	sassanides	avaient	 fondé,
dans	 la	 ville	 de	 Ğundīšāpūr,	 une	 école	 de	 médecine	 qui	 était	 devenue	 une
véritable	 académie	 des	 sciences	 en	 accueillant	 philosophes,	 scientifiques	 et
médecins	 chassés	 de	 l’empire	 byzantin	 par	 les	 persécutions	 religieuses	 ou	 en
faisant	venir	des	savants	de	l’Inde	voisine.	Une	importante	activité	de	traduction
d’ouvrages	scientifiques	du	grec	en	syriaque	semble	y	avoir	eu	lieu.	Le	calife	al-
Ma’mūn	 (m.	 833)	 en	 fondant	 à	 Baghdad	 la	 célèbre	 «	Maison	 de	 la	 sagesse	 »
(Bayt	 al-Ḥikma)	 poursuit	 cette	 politique	 éclairée	 au	 profit	 de	 la	 langue	 arabe.
Des	 générations	 de	 brillants	 traducteurs,	 tels	 Ḥunayn	 Ibn	 ’Isḥāq	 (m.	 877),
traducteur	de	Galien	et	d’Hippocrate,	ou	Qusṭā	Ibn	Lūqā	(m.	~	912),	traducteur
d’ouvrages	 de	 mathématiques	 et	 d’astronomie,	 ont	 en	 un	 temps
remarquablement	court	enrichit	la	langue	arabe	de	tout	l’héritage	philosophique
et	scientifique	alors	en	circulation	au	Moyen-Orient.	La	découverte	et	l’étude	de
ce	 précieux	 patrimoine	 suscitent	 un	 engouement	 certain	 malgré	 l’hostilité	 de
musulmans	 plus	 conservateurs	 comme	 Ibn	 Hanbal	 (m.	 855)	 qui	 condamne
l’étude	de	ces	disciplines	qu’il	soupçonne	de	nourrir	l’impiété.

Le	 transfert	 en	 arabe	 du	 corpus	 philosophique	 et	 scientifique	grec	 avait	 été	 en
partie	préparé	par	sa	traduction	préalable	en	syriaque,	langue	sémitique	cousine
de	l’arabe,	et	l’on	peut	penser	que	ce	travail	a	facilité	la	traduction	ultérieure	vers
l’arabe.	Il	n’en	reste	pas	moins	que	ce	transfert	a	nécessité	un	important	travail
d’adaptation	de	la	fuṣḥā.

Au	niveau	du	lexique,	il	a	fallu	la	doter	d’un	nouveau	vocabulaire	conceptuel,	et
notamment	rendre	de	façon	précise	et	cohérente	les	paradigmes	de	notions	que	le
grec	exprime	au	moyen	de	sa	morphologie	dérivationnelle,	procédé	pratiquement
inconnu	en	arabe.	Les	traducteurs	ont	parfois	essayé	le	calque	structurel,	comme
dans	lā-wuğūd	(inexistence),	ou	le	détournement	de	suffixes	dérivationnels	de	la
langue,	 comme	 -iyya,	 suffixe	 féminin	marquant	 l’origine,	 et	 devenu	un	moyen
très	productif	de	former	des	notions	abstraites	comme	kayf-iyya	(qualité)	formé
sur	 l’interrogatif	 kayf	 (comment	 ?).	 Le	 plus	 souvent,	 ils	 ont	 eu	 recours	 à	 la
prodigieuse	 richesse	 du	 lexique	 arabe	 pour	 trouver	 une	 racine	 susceptible
d’exprimer	«	en	bloc	»	la	nouvelle	notion.	Mais	ils	n’ont	pas	hésité	à	recourir	à
l’emprunt	 pur	 et	 simple.	 Contrairement	 à	 une	 opinion	 répandue,	 l’arabe	 n’a
jamais	 répugné	 aux	 emprunts	 comme	 l’attestent	 la	 poésie	 préislamique	 et	 le
Coran.	 Mais	 indiscutablement,	 c’est	 dans	 la	 période	 initiale	 de	 son
développement	 scientifique	 et	 technique	 qu’il	 en	 a	 fait	 le	 plus,	 notamment	 au
grec,	au	pahlavi	et	au	syriaque,	lorsque	la	forme	du	mot	emprunté	permettait	son
intégration	 dans	 la	 structure	 morphologique	 de	 la	 langue.	 Si	 au	 contraire	 sa



forme	 restait	 perçue	 comme	 trop	 «	 étrangère	 »,	 il	 arrivait	 souvent	 qu’il	 soit
finalement	remplacé	par	un	mot	senti	comme	plus	«	arabe	».

Au	 niveau	 de	 la	 syntaxe,	 la	 tendance	 à	 développer	 l’usage	 des	 connecteurs
logiques	 et	 de	 la	 subordination,	 tendance	 déjà	 signalée	 à	 propos	 des	 sciences
coraniques,	 joue	 ici	 aussi	pleinement.	Signalons	en	passant	un	 trait	qui	 semble
caractériser	les	traductions	arabes	de	textes	philosophiques,	à	savoir	la	tendance
à	introduire	systématiquement	entre	le	thème	(mubtada’)	et	son	propos	(ḵabar)
dans	la	phrase	«	nominale	»	un	pronom	de	séparation	(ḍamīr	faṣl)	pour	rendre	la
copule	du	grec.	Cette	construction	n’est	en	principe	courante	en	arabe	que	si	les
deux	termes	de	la	phrase	sont	également	définis.	Son	usage	quel	que	soit	le	statut
définitoire	de	ces	deux	termes	semble	bien	une	sorte	de	«	calque	»	structurel	de
la	phrase	grecque.

Les	 œuvres	 scientifiques	 directement	 rédigées	 en	 arabe	 suivent	 assez	 vite	 les
traductions,	voire	les	accompagnent.	Directement	conçues	par	des	arabophones,
elles	 perdent	 le	 caractère	 un	 peu	 raide	 et	 artificiel	 des	 traductions,	 mais	 elles
gardent,	 inévitablement,	 les	 traits	 d’une	 sous-langue	 spécialisée	 et	 exigent	 un
lectorat	savant	spécifiquement	formé	à	leur	utilisation.

Le	troisième	courant	qui	concourt	à	l’élaboration	de	la	culture	arabe	classique	est
celui	 de	 la	 littérature	 dans	 l’acception	 très	 particulière	 donnée	 alors	 au	 terme
arabe	 de	 ’adab	 et	 qui	 désigne	 non	 pas	 simplement	 la	 prose	 littéraire	 mais
l’éthique	et	 l’art	de	vivre	qu’elle	 a	pour	mission	de	véhiculer	dans	 la	nouvelle
culture.

La	 prose	 littéraire	 en	 langue	 arabe	 n’est	 pas	 née	 ex	 nihilo,	 et	 l’on	 peut	 lui
assigner	trois	sources	au	moins	:	les	deux	premières,	qui	remontent	à	la	période
préislamique,	sont	d’une	part	celle	des	récits	relatifs	aux	guerres	tribales	(’ayyām
al-’arab),	 et	 d’autre	 part	 la	 harangue	publique	 (ḵuṭba)	 que	 les	 chefs	 de	 tribus
délivraient	dans	les	grandes	occasions	;	la	troisième,	est	celle	des	récits	relatifs	à
la	vie	du	Prophète	(sīra)	et	des	conquêtes	islamiques	(futūḥāt)	auxquels	on	peut
ajouter	les	récits	et	sermons	délivrés	par	les	conteurs	populaires	(quṣṣāṣ)	même
si,	probablement,	la	langue	qu’ils	utilisaient	a	dû,	assez	tôt,	diverger	des	normes
de	la	fuṣḥha.

Avec	 la	prose	 administrative	«	de	qualité	»,	 à	 laquelle	on	associe	 les	noms	de
’Abd	al-Hamīd	al-Kātib	(m.	750)	et	de	Ibn	al-Muqaffa’	(m.	757),	on	entre	dans
le	 ’adab	 proprement	 dit,	 avec	 sa	 double	 dimension	 éthique	 et	 esthétique.



Concernant	la	première,	les	deux	auteurs	mettent	constamment	en	avant,	dans	ce
qui	 nous	 est	 parvenu	de	 leurs	 écrits,	 l’importance	pour	 l’homme	de	 culture	 de
respecter	une	sorte	de	code	d’honneur	où	la	fidélité	envers	ses	amis,	la	sincérité
à	l’égard	des	supérieurs	et	la	bienveillance	pour	les	subordonnés	sont	des	règles
intangibles.	 Quant	 à	 la	 dimension	 esthétique,	 leurs	 écrits	 manifestent	 par	 la
recherche	d’une	élégance	sans	affectation	et	d’une	précision	sans	lourdeur	qu’ils
avaient	une	haute	conception	de	l’écriture.	La	traduction-adaptation	du	persan	à
l’arabe	du	célèbre	Kalīla	wa-Dimna,	par	Ibn	al-Muqaffa’	reste	l’un	des	premiers
monuments	de	la	prose	littéraire	arabe.

Mais	c’est	avec	l’œuvre	immense	et	protéiforme	de	Ğāḥiẓ	(m.	869)	que	le	’adab
prend	toute	sa	dimension.	Cette	œuvre	naît	dans	un	contexte	de	bouillonnement
culturel	caractérisé	notamment	par	l’émergence	d’un	courant	idéologique	«	anti-
arabe	»	porté	par	la	catégorie	sociale	des	mawālī	d’origine	persane	et	contestant
les	privilèges	sociaux	et	l’arrogance	des	descendants	des	conquérants	Arabes.	Ce
courant,	 connu	 sous	 le	 nom	 de	 šu’ūbiyya,	 ne	 conteste	 pas	 l’hégémonie
linguistique	de	la	langue	arabe,	dans	laquelle	il	exprime	ses	revendications,	mais
exige	une	stricte	égalité	entre	tous	les	musulmans,	et	l’intégration,	dans	l’édifice
culturel	de	 la	nouvelle	société,	des	apports	des	vieilles	cultures	dont	 sont	 issus
ses	 représentants.	Dans	certains	de	 ses	écrits	Ğāḥiẓ	 semble	 se	poser,	 face	à	 la
šu’ūbiyya,	 en	 défenseur	 d’un	 arabisme	 pur	 et	 dur.	 Mais	 mawlā	 lui-même,
universaliste	 convaincu,	 et	 en	 outre	 sectateur	 du	 rationalisme	 religieux
mu’tazilite,	il	défend	et	illustre	dans	l’ensemble	de	son	œuvre	une	exceptionnelle
ouverture	 à	 tous	 les	 apports	 culturels,	 qu’ils	 soient	 d’origine	 grecque,	 persane,
indienne...	 ou	 arabe.	 Ce	 syncrétisme	 universaliste	 restera	 une	 caractéristique
constante	 du	 ’adab	 de	 bon	 aloi.	 L’autre	 héritage	 durable	 de	 Ğāḥiẓ,	 qui	 reste
aussi	 une	 caractéristique	 du	meilleur	 ’adab,	 est	 l’usage	 d’une	 langue	 à	 la	 fois
souple	et	précise,	faisant	souvent	usage	de	constructions	parallèles,	de	citations
du	Coran	et	de	 la	poésie	et	n’ayant	qu’un	recours	 léger	à	 la	prose	rimée	(sağ’)
dont	l’abus	deviendra,	par	contraste,	une	plaie	de	la	prose	littéraire	décadente	(à
partir	du	xiie	siècle).

Pour	conclure	ce	bref	 survol	des	champs	d’activité	 intellectuelle	qui	ont	 influé
sur	 le	 devenir	 de	 l’arabe,	 insistons	 sur	 l’effet	 convergent	 qu’ils	 ont	 eu	 sur	 la
constitution	 d’une	 véritable	 langue	 écrite,	 propre	 à	 exprimer	 précisément	 des
idées	 abstraites	 et	 à	 marquer	 l’enchaînement	 des	 raisonnements	 et	 des
argumentations.	Les	sources	de	la	fuṣḥā,	poésie	préislamique	ou	Coran,	étaient
originellement	 de	 l’oral,	 fixé	 secondairement	 par	 l’écriture.	La	 langue	 qu’elles
utilisaient	 restait	 profondément	marquée	 par	 cette	 origine,	 utilisant	 un	 lexique



essentiellement	 concret	 et	 faisant	 un	 usage	 quasi	 exclusif	 de	 la	 juxtaposition
(parataxe)	et	de	la	coordination	pour	suggérer	les	relations	entre	les	idées.	Il	était
souvent	 indispensable	 de	 connaître	 le	 contexte	 extralinguistique	 pour	 bien
comprendre	 les	 références,	 comme	 le	 montre	 le	 rôle	 fondamental	 des
commentaires	 pour	 une	 compréhension	 correcte	 du	 Coran.	 Au	 contraire,	 la
langue	élaborée	par	les	spécialistes	des	sciences	religieuses	ou	profanes,	et,	dans
une	mesure	non	négligeable	celle	des	scribes	(kuttāb)	et	des	écrivains	(’udabā’),
est	de	l’écrit	authentique,	destiné	à	être	 lu	et	compris	de	façon	«	anonyme	»	et
universelle.	 Pour	 ce	 faire,	 cette	 langue	 a	 développé	 tout	 un	 jeu	 de	 marques
formelles	de	cohérence	et	de	cohésion	textuelle	permettant	de	reconstituer	avec
le	 moins	 d’ambiguïté	 possible	 le	 réseau	 des	 références	 et	 l’enchaînement	 des
idées.	Par	suite,	cette	langue,	même	si	elle	continue	à	faire	usage	du	’i’rāb,	n’est
plus	l’antique	fuṣḥā,	compacte	et	synthétique.	C’est	une	nouvelle	fuṣḥā,	dont	la
syntaxe	est	de	plus	en	plus	analytique,	et	où	le	’i’rāb	n’est	plus,	au	vrai,	qu’un
ornement	 de	moins	 en	moins	 fonctionnel,	 remplacé	 qu’il	 est	 par	 un	 ordre	 des
mots	 de	 plus	 en	 plus	 strict	 (cf.	Ḵalīl,	 1978	 :	 chap.	 2	 qui	 propose	 d’appeler	 «
arabe	néo-classique	»	cette	nouvelle	forme	de	la	fuṣḥā).

Signalons	 pour	 finir	 qu’à	 partir	 du	 xie	 siècle	 le	 papier,	 invention	 chinoise,	 a
commencé	à	être	d’un	usage	courant	dans	le	monde	musulman,	ce	qui	a	favorisé
une	plus	large	circulation	de	l’écrit.

II.	La	bipolarisation	linguistique
La	période	qui	voit	le	plein	épanouissement	de	la	fuṣḥā	voit	aussi	se	mettre	en
place	 la	 structure	 linguistique	bipolaire	qui	va	désormais	caractériser	 le	monde
arabophone.	À	l’un	des	pôles	de	cette	structure	on	trouve	précisément	la	fuṣḥā,
qui	devient	de	plus	en	plus	une	 langue	exclusivement	écrite,	 alors	qu’à	 l’autre
pôle	 se	développe	 l’arabe	parlé,	 diversifié	 selon	 l’origine	 tribale	des	 locuteurs,
leur	mode	de	vie	(citadins,	villageois,	paysan	ou	encore	plus	ou	moins	nomade),
leur	 implantation	 géographique	 (villes	 de	 garnison,	 petites	 agglomérations
urbaines,	colonies	villageoises).

Les	 spécialistes	 sont	 loin	 d’être	 d’accord	 sur	 la	 genèse	 de	 cette	 situation	 et
d’abord	sur	l’origine	de	l’arabe	parlé.	Le	débat	s’est	noué	notamment	autour	de
la	caractérisation	de	 la	différence	entre	 les	deux	variétés	d’arabe.	Pour	certains
auteurs,	comme	Blau	(1977),	Versteegh	(1984),	ou	Ferguson	(1959	et	1989)	les



parlers	arabes	d’avant	les	conquêtes	islamiques	étaient	foncièrement	semblables
entre	eux	(en	tenant	compte	des	différences	dialectales	dont	nous	avons	fait	état
précédemment)	 et	 ne	 différaient	 de	 la	 koinè	 poétique	 qu’autant	 que	 la	 variété
littéraire	 d’une	 langue	 diffère	 de	 ses	 variétés	 non	 littéraires.	 Pour	 eux,	 le
dénominateur	 commun	 entre	 ces	 diverses	 variétés	 d’arabe	 est	 qu’ils
appartiennent	 à	 l’	 «	 ancien	 arabe	 »	 (Old	Arabic),	 de	 type	 «	 synthétique	 »,	 par
opposition	au	«	néo-arabe	»	(New	Arabic),	de	type	«	analytique	».	La	différence
entre	 les	 deux	 types	 serait	 essentiellement	 que	 le	 premier	 tend	 à	 marquer	 les
fonctions	 morphosyntaxiques	 par	 des	 procédés	 flexionnels	 (morphèmes	 liés,
flexion	 interne)	 alors	 que	 le	 second	 le	 fait	 plutôt	 par	 des	 morphèmes	 libres
(particules,	prépositions).	Le	passage	de	l’ancien	arabe	au	néo-arabe	serait,	dans
cette	optique,	un	changement	net	et	radical	de	type	linguistique	(Blau,	1972).	Ce
point	de	vue	ne	 fait	 cependant	pas	 l’unanimité.	Ainsi,	pour	Federico	Corriente
(1971),	 la	perte	du	 système	casuel	est	 l’aboutissement	d’un	processus	qui	 était
déjà	en	germe	depuis	longtemps	et	qui	est	dû	au	fait	que	ce	système	n’avait	dans
le	fonctionnement	effectif	de	la	langue	qu’un	rendement	fonctionnel	négligeable
:	la	structure	syntagmatique	de	l’arabe	et	l’ordre	des	mots	rendaient	les	marques
casuelles	 redondantes,	 ce	 qui	 permettait	 de	 s’en	 passer	 sans	 aucun	 dommage
pour	 la	 communication.	 D’un	 point	 de	 vue	 différent,	 mais	 qui	 plaide	 dans	 le
même	 sens,	 Retsö	 (1993)	 fait	 valoir	 que	 l’expression	 du	 passif	 par	 affixation
comme	 le	 font	 les	parlers	 arabes	 actuels	n’est	pas	moins	 synthétique	que	celle
que	l’arabe	classique	réalise	par	apophonie.	Cette	seconde	façon	de	voir	a	pour
conséquence	de	minimiser	 les	différences	entre	arabe	ancien	et	néo-arabe	et	de
suggérer	 que	 le	 passage	 de	 l’un	 à	 l’autre	 est	 une	 question	 de	 degré	 et	 non	 de
nature.

Quoi	qu’il	en	soit	l’accord	entre	Blau,	Versteegh	et	Ferguson	ne	va	guère	au-delà
de	l’idée	que	l’écart	entre	les	deux	variétés	d’arabe	est	postérieur	aux	conquêtes
islamiques.	 Sur	 les	 conditions	 d’apparition	 de	 cet	 écart,	 les	 trois	 auteurs
divergent	profondément.

Pour	Blau,	ce	sont	les	dialectes	arabes	sédentaires	qui	auraient	donné	naissance
au	 type	 néo-arabe,	 et	 les	 changements	 considérables	 qui	 ont	 affecté	 les
populations	 arabes	 à	 la	 suite	 des	 conquêtes	 en	 ont	 favorisé	 la	 diffusion.	Ainsi
s’expliqueraient	à	 la	fois	 les	ressemblances	observées	entre	dialectes	(dues	à	 la
communauté	 de	 type	 linguistique)	 et	 leurs	 différences	 (reflétant	 les	 variations
dialectales	 qui	 existaient	 déjà	 en	 Arabie).	 Les	 deux	 critiques	 que	 l’on	 peut
opposer	à	cette	théorie	(Corriente,	1971	et	1976)	concernent	d’une	part	la	thèse
d’une	 apparition	 brusque	 et	 «	 catastrophique	 »	 du	 néo-arabe	 après	 l’islam	 et



d’autre	 part	 l’accentuation	 artificielle	 de	 la	 différence	 entre	 les	 deux	 variétés
d’arabe.	Sur	 le	premier	point	en	effet	 tout	porte	à	croire	que	 le	 type	néo-arabe
avait	commencé	d’exister	bien	avant	l’islam.	Sur	le	second,	l’examen	attentif	de
la	fuṣḥā,	notamment	à	son	époque	«	néo-classique	»,	de	même	que	l’étude	sans
préjugés	 simplificateurs	 des	 dialectes	 montrent	 que	 la	 thèse	 des	 deux	 types
linguistiques	radicalement	distincts	est	une	vue	de	l’esprit.

Selon	Versteegh	les	formes	d’arabe	spontanément	produites	par	 les	mawālī	ont
inévitablement	dû	être	des	«	pidgins	»,	ces	formes	de	langue	rudimentaires	qui	se
développent	 dans	 les	 situations	 où	 l’urgence	 de	 communiquer	 l’emporte	 sur
toute	autre	considération.	Les	enfants	des	mawālī	auraient	ensuite	transformé	ces
pidgins	en	créoles,	moyens	de	communication	plus	étoffés	et	plus	stabilisés.	Ce
sont	 ces	 formes	 créolisées	 d’arabe	 qui	 seraient	 à	 l’origine	 des	 parlers	 arabes
actuels	 dont	 la	 diversité	 s’expliquerait	 largement	par	 le	 fait	 qu’ils	 sont	 nés	 sur
des	 substrats	 linguistiques	divers	 et	 en	 l’absence	de	 toute	 forme	de	 régulation.
Versteegh	postule	qu’ensuite	une	phase	de	«	décréolisation	»	se	serait	produite
du	fait	que	«	la	dissémination	de	l’arabe	classique	comme	langue	prestigieuse	de
culture	et	de	religion	introduisit	un	modèle	qui	affecta	la	situation	linguistique	à
un	degré	tel	qu’entre	parlers	dialectaux	et	langue	standard	apparut	un	continuum
linguistique	analogue	à	 la	diglossie	du	monde	arabophone	actuel	»	 (Versteegh,
1997,	109).	Cette	théorie	a	été	diversement	critiquée	(Fergusson,	1989,	et	Holes,
1995).	On	 a	 fait	 valoir	 qu’aucun	 document	 historique	 ne	 vient	 lui	 donner	 une
ombre	de	 soutien,	 alors	que	 le	 caractère	drastique	des	bouleversements	qu’elle
postule	 n’aurait	 pu	 passer	 inaperçu	 des	 grammairiens	 ou	 des	 chroniqueurs	 qui
nous	 ont	 laissé	 de	 nombreuses	 observations	 sur	 les	 pratiques	 linguistiques	 du
petit	peuple	des	villes.	On	a	aussi	souligné	que	les	témoignages	les	plus	anciens
des	productions	linguistiques	en	arabe	non	standard,	en	particulier	 le	corpus	de
papyrus	antérieurs	au	xe	siècle	étudié	par	Simon	Hopkins	(1984),	révèlent	que	la
langue	 reflétée	 dans	 ces	 écrits	 éphémères	 et	 sans	 aucune	 prétention	 à	 la
correction	 linguistique	 présente	 de	 nombreux	 traits	 néo-arabes,	 mais	 rien	 qui
ressemble	 à	 la	 simplification	 drastique	 de	 la	 grammaire	 que	 supposent
pidginisation	ou	créolisation.	On	a	aussi	fait	observer	que	la	forte	ressemblance
entre	les	parlers	des	diverses	régions	du	Monde	arabe,	dont	les	langues	substrat
(araméen,	 copte,	 berbère)	 sont	 très	 différentes	 les	 unes	 des	 autres,	 est
difficilement	 compatible	 avec	 l’hypothèse	 de	Versteegh,	 car	 dans	 tous	 les	 cas
documentés	 la	 langue	maternelle	marque	 fortement	 de	 son	 empreinte	 le	 créole
résultant.	Il	faut	noter	en	passant	que	la	conception	que	se	fait	Versteegh	de	la	«
décréolisation	 »	 comme	 processus	 capable	 de	 réintroduire	 de	 la	 complexité
morphologique	dans	un	créole	ne	semble	avoir	aucun	précédent	attesté	dans	 la



pourtant	vaste	littérature	sur	ce	sujet.

Ferguson,	pour	sa	part,	pense	que	 le	 fait	que	des	populations	arabes	d’origines
tribales	diverses	se	sont	trouvées	mêlées	dans	les	villes	de	garnison	a	entraîné	un
mélange	des	 anciens	 dialectes	 tribaux	 et	 l’apparition	de	 ce	 qu’il	 appelle	 une	«
koinè	militaire	»	laquelle	aurait	été	répandue	aux	quatre	coins	de	l’empire	par	les
mouvements	de	troupes.	À	l’appui	de	sa	théorie,	il	cite	14	traits	linguistiques	que
l’on	trouverait,	selon	lui,	dans	tous	les	dialectes	arabes	actuels,	mais	qui	seraient
inconnus	 de	 la	 fuṣḥā.	 Il	 attribue	 ces	 traits	 et	 leur	 diffusion	pan	dialectale	 à	 la
koinè	militaire.	Cette	 théorie	 a	 elle	 aussi	 été	 critiquée	 (notamment	 par	Cohen,
1970,	et	Miller,	1986).	Les	critiques	ont	porté	sur	le	fait	que	les	ressemblances
entre	 dialectes	 peuvent	 certes	 résulter	 d’une	 origine	 commune,	 mais	 aussi	 de
développements	convergents,	plausibles	pour	des	parlers	apparentés,	ou	encore
de	tendances	évolutives	profondes	partagées	par	tous	ces	parlers	(par	exemple	la
perte	du	duel	a	affecté	de	nombreuses	 langues	sémitiques	sur	des	périodes	 très
longues).	 À	 cela	 il	 faut	 ajouter	 la	 possibilité	 d’une	 influence	 unificatrice	 a
posteriori	de	certains	parlers	localement	promus	à	une	position	de	prestige,	sans
oublier,	dans	cette	fonction,	la	fuṣḥā	dont	l’influence	normalisatrice	est	toujours
à	l’œuvre.	Ces	critiques	n’invalident	pas	complètement	l’hypothèse	de	Ferguson
(David	Cohen	 lui-même	admet	 que	 la	 langue	 composite	 parlée	 par	 les	 troupes
arabes	 a	 bien	 été	 un	 input	 de	 l’arabisation).	 Elles	 contestent	 plutôt	 la	 thèse	 «
monogénétique	 »	 qui	 la	 sous-tend,	 et	 font	 valoir	 qu’il	 n’est	 pas	 réaliste	 de
supposer	 que	 tous	 les	 parlers	 arabes	 actuels	 descendent	 nécessairement	 d’une
seule	 souche	 linguistique,	 quelle	 qu’elle	 soit.	 La	 typologie	 des	 parlers	 arabes
actuels,	 que	 certains	 traits	 rattachent	 clairement	 aux	 dialectes	 arabes
préislamiques	reste	en	tout	état	de	cause	l’argument	fondamental	contre	la	thèse
monogénétique.

Pour	conclure	cette	discussion,	nous	dirons	que	les	données	disponibles	laissent
penser	 que	 la	 variation	 linguistique	 a	 caractérisé	 le	 domaine	 arabe	 depuis	 des
temps	 très	 reculés,	 et	 que,	 selon	 toute	 vraisemblance,	 une	 variété	 d’arabe	 sans
flexion	était	déjà	en	usage	dans	les	marges	de	l’arabophonie	avant	l’islam.	Cette
variété	d’arabe	 s’est	 largement	 répandue	parmi	 les	 arabophones,	 notamment	 le
petit	peuple,	dans	les	villes	de	garnison.	C’est	probablement	ce	type	d’arabe	que
les	mawālī	 ont	 appris	 spontanément	 au	 contact	 des	 arabophones	 citadins,	 sans
doute	de	façon	approximative	pour	la	première	génération,	mais	de	façon	quasi
native	 pour	 les	 générations	 suivantes,	 souvent	 issues	 de	 mariages	 mixtes
(muwalladūn).	En	effet,	il	n’existait	pas	de	politique	de	ségrégation	des	mawālī
susceptible	de	bloquer	leur	apprentissage	de	l’arabe	à	un	stade	de	pidgin	ou	de



créole.	En	outre	l’arabe	auquel	ils	étaient	régulièrement	exposés,	s’il	n’était	pas,
tant	 s’en	 faut,	 conforme	 aux	 normes	 des	 grammairiens,	 n’avait	 rien	 non	 plus
d’une	 langue	 mutilée,	 réduite	 aux	 seules	 exigences	 d’une	 interaction
pragmatique	éphémère.	Enfin,	pour	des	raisons	évidentes	de	promotion	sociale,
les	 mawālī,	 ayant	 adopté	 l’islam,	 avaient	 tout	 intérêt	 à	 s’arabiser	 car	 la
participation	 à	 de	 nombreuses	 activités	 économiques	 et	 sociales	 exigeait	 la
maîtrise	de	cette	langue.	Quant	à	la	fuṣḥā,	langue	liturgique	de	l’islam	et	langue
officielle	de	l’État	musulman,	elle	a	été	préservée	un	temps	sous	sa	forme	orale
dans	 les	 tribus	 les	moins	 en	 contact	 avec	 les	milieux	 sédentaires,	 et	 peut-être
aussi	 dans	 les	milieux	 aristocratiques	 des	 villes	 comme	 signe	 identitaire	 et	 de
différenciation	d’avec	 le	vulgum	pecus.	Codifiée	et	 fixée	par	 les	 fuṣḥā,	 elle	 se
maintiendra,	au	moins	en	apparence,	sous	une	forme	intangible	par	la	suite.	En
fait,	l’examen	de	son	usage	écrit	ultérieur	montre	qu’elle	n’a	pas	complètement
échappé	aux	tendances	évolutives	à	l’œuvre	dans	toutes	les	variétés	d’arabe.	De
même,	l’évolution	des	parlers	bédouins	proches	de	la	fuṣḥā,	bien	que	retardée,	a
finalement	 été	 la	même	 que	 celle	 des	 autres	 parlers	 arabes.	 Cela	montre	 qu’il
s’agit	bien	d’un	processus	d’évolution	linguistique	interne	de	la	langue	et	non	de
quelque	accident	provoqué	par	des	événements	historiques	contingents,	même	si
de	tels	événements	ont	pu	accélérer	cette	évolution.

III.	L’expansion	de	l’arabe
À	 la	 veille	 des	 conquêtes	 islamiques,	 la	 situation	 des	 pays	 limitrophes	 de
l’Arabie	 est	 à	 peu	 près	 la	 suivante	 :	 Le	 Yémen	 parle	 et	 écrit	 une	 forme	 de
sudarabique	«	ancien	»,	mais	dans	les	montagnes	omanaises,	le	Dhofar	et	l’île	de
Socotra,	on	pratique	le	sudarabique	«	moderne	»,	une	langue	sémitique	distincte,
qui	 a	 survécu	 jusqu’à	 nos	 jours	 dans	 quelques	 régions	 du	 sud-ouest	 de	 la
péninsule.	L’ensemble	de	cette	région	est	en	contact	permanent	avec	des	tribus
arabophones	 depuis	 des	 siècles.	 Les	 populations	 de	 l’ensemble	 du	 Croissant
Fertile	(Palestine,	Syrie,	Iraq)	parlent	une	forme	ou	une	autre	d’araméen,	même
si	les	langues	officielles	sont	le	grec	dans	les	régions	contrôlées	par	les	byzantins
et	le	pahlavi	dans	l’empire	sassanide.	Ces	langues	officielles	sont	pratiquées	par
une	 fraction	de	 la	 population	des	 grandes	 villes,	 fraction	 étroite	 en	Syrie,	 plus
importante	en	Iraq.	Diverses	langues	religieuses	écrites	sont	également	en	usage,
comme	l’hébreu	ou	le	syriaque	(variété	savante	d’araméen	utilisée	par	les	églises
chrétiennes	dissidentes	de	Byzance)	;	le	hinterland	perse	parle	et	écrit	le	pahlavi.
Les	populations	autochtones	sont	en	contact,	depuis	des	siècles,	avec	des	tribus



arabes	 dont	 certaines	 sont	 sédentarisées	 alors	 que	 les	 autres	 continuent	 de
nomadiser	dans	la	steppe.	Des	échanges	de	toutes	sortes	existent	entre	ces	tribus
et	 les	 paysans	 autochtones,	 et	 diverses	 formes	 de	 bilinguisme	 arabe-araméen
existent.	En	Égypte,	 le	 copte	 est	 la	 langue	parlée	par	 le	peuple	 et	 écrite	par	 le
clergé	 national.	 Le	 grec,	 langue	 administrative,	 est	 pratiqué	 par	 la	 bourgeoisie
hellénisée	 à	Alexandrie	 et	 dans	 les	 centres	 urbains	du	Delta.	 Il	 semble	d’autre
part	 qu’il	 existait	 déjà,	 bien	 avant	 les	 conquêtes	 arabes,	 des	 implantations	 de
nomades	Arabes	non	seulement	dans	le	désert	du	Sinaï,	mais	aussi	entre	la	mer
Rouge	et	le	Nil.	En	Afrique	du	Nord,	le	berbère	est	la	langue	majoritaire	mais	sa
forme	 écrite	 n’est	 pratiquement	 pas	 usitée.	 C’est	 le	 latin	 qui	 sert	 de	 langue
administrative.	Il	est	probable	qu’une	part	de	la	population	urbaine	pratique	une
forme	de	proto-roman.	 Il	 n’est	 pas	 non	plus	 impossible	qu’ait	 subsisté	 dans	 la
région	 de	Carthage	 des	 poches	 de	 locuteurs	 du	 punique,	 langue	 sémitique	 des
anciens	carthaginois.	Il	n’y	a	eu	aucun	contact	avec	l’arabe	avant	 les	 invasions
musulmanes.	 Enfin	 en	 Espagne	 et	 dans	 les	 îles	 de	 la	Méditerranée,	 la	 langue
parlée	 par	 les	 autochtones	 est	 une	 forme	 de	 proto-roman	 et	 la	 langue
administrative	 le	 latin.	 Ici	 il	 n’y	 a	 pas	 eu	 de	 contact	 avec	 l’arabe	 avant	 la
conquête	musulmane.

En	 relativement	 peu	 de	 temps,	 l’arabe	 va	 devenir	 la	 langue	 parlée	 de	 tout	 le
Croissant	 fertile,	 de	 l’Égypte	 et	 d’une	 large	 partie	 de	 l’Afrique	du	Nord.	 Il	 va
aussi,	pendant	plusieurs	siècles	être	parlé	par	une	fraction	de	la	population	de	la
partie	de	 l’Espagne	sous	domination	musulmane,	ainsi	qu’en	Sicile	et	à	Malte.
La	 fuṣḥā,	connaîtra	dans	ces	 régions	un	brillant	développement.	Les	 invasions
normandes	 des	 îles	 de	 la	Méditerranée	 (xe	 et	 xie	 siècles)	 puis	 la	Reconquista
chrétienne	 en	 Espagne	 (xie-xve	 siècle)	 chassent	 l’arabe	 de	 la	 plupart	 de	 ces
territoires.	Le	cas	de	Malte	est	tout	à	fait	singulier	:	conquise	par	les	Arabes	en
870,	la	petite	île	est	complètement	arabisée,	si	bien	que	malgré	sa	conquête	par
les	Normands	et	le	fait	qu’elle	ait	été,	depuis,	coupée	du	hinterland	arabophone,
on	 continue	 à	y	pratiquer	 une	 forme	 tout	 à	 fait	 caractéristique	d’arabe	de	 type
maghrébin.

À	 l’autre	 extrémité	 de	 l’Empire	 musulman,	 en	 Iran,	 l’arabe	 écrit	 a	 connu
également	 une	 période	 de	 développement	 brillant,	 mais	 n’a	 jamais	 réussi	 à
devenir	la	langue	parlée	d’une	fraction	significative	de	la	population.	En	tant	que
langue	 littéraire	 il	 est,	 à	 partir	 du	 milieu	 du	 xe	 siècle,	 concurrencé	 par	 la
renaissance	du	persan.	Il	n’y	subsiste,	par	la	suite,	que	comme	langue	religieuse
et	juridique.



L’arabisation	des	régions	encore	aujourd’hui	arabophones	ne	s’est	cependant	pas
faite	de	façon	uniforme.	Le	monde	araméophone	semble	bien	avoir	entièrement
adopté	l’arabe,	dès	le	ixe	siècle,	peut-être	en	raison	de	la	proximité	linguistique
des	 deux	 langues,	 mais	 aussi	 grâce	 à	 l’existence	 préalable	 de	 couches
importantes	 de	 la	 population	 du	 Croissant	 fertile	 qui	 étaient	 plus	 ou	 moins
bilingues.	Un	troisième	facteur,	peut-être	le	plus	décisif,	a	été	l’afflux	massif	et
continu	de	tribus	arabes	de	la	péninsule.	Ce	phénomène	a	d’emblée	été	important
en	 Iraq,	 ce	 pays	 servant	 en	 quelque	 sorte	 de	 relais	 pour	 les	 troupes	 arabes	 en
route	pour	l’Iran	et	les	provinces	plus	orientales	de	l’empire	pendant	la	période
des	 conquêtes.	 En	 Syrie,	 l’immigration	 arabe	 a	 été	 bloquée	 pendant	 toute	 la
période	 omeyyade,	 mais	 a	 repris	 dès	 la	 chute	 de	 la	 dynastie	 de	 Damas.	 En
Égypte,	le	processus	a	été	beaucoup	plus	lent.	Concernant	la	langue	écrite,	il	fut
relativement	rapide	puisqu’il	semble	que	le	premier	papyrus	bilingue	grec	arabe
date	de	la	fin	du	viie	siècle	(sous	le	règne	de	’Abd	al-Malik	Ibn	Marwān)	et	 le
dernier	 d’à	 peine	 un	 demi-siècle	 plus	 tard,	 le	 premier	 document	 monolingue
arabe	se	situant	à	mi-chemin,	au	début	du	viiie	siècle.	Mais	ces	données	ne	nous
disent	rien	sur	la	progression	de	l’arabe	comme	langue	orale.	Sur	ce	point	il	faut
chercher	des	témoignages	indirects.	Par	exemple,	lors	de	son	voyage	en	Égypte
en	832	le	Calife	al-Ma’mūn	a	besoin	d’interprètes.	Mais	dès	le	xe	siècle,	on	sait
que	 le	 clergé	 copte	 utilisait	 l’arabe,	 le	 copte	 n’étant	 plus	 guère	 compris.	 Il	 a
survécu	 néanmoins	 longtemps	 encore	 comme	 langue	 liturgique	 et	 savante.	Au
Maghreb,	 l’arabisation	 a	 été	 encore	 plus	 lente.	 La	 distribution	 des	 dialectes
arabes	 maghrébins	 montre	 qu’il	 faut	 y	 distinguer	 des	 parlers	 sédentaires
(reconnaissables	 notamment	 à	 la	 prononciation	 sourde	 du	 q	 et	 à	 la
transformation	 des	 interdentales	 en	 occlusives)	 et	 des	 parlers	 bédouins.	 La
première	catégorie	résulte	de	la	«	première	arabisation	»	qui	date	du	viiie	siècle
et	 ne	 touche	que	 les	 villes	 et	 leurs	 alentours	 immédiats	 d’une	part	 et	 quelques
régions	 rurales	 d’autre	 part.	 Les	 parlers	 bédouins	 résultent	 de	 la	 «	 seconde
arabisation	»,	provoquée	par	 l’arrivée	à	partir	du	milieu	du	xie	 siècle	de	 tribus
bédouines	 originaires	 de	 l’Arabie	 occidentale	 :	 les	 Banī	 Hilāl	 qui	 occupent
l’Algérie	actuelle,	les	Banī	Sulaym	qui	s’installent	en	Tunisie	et	les	Banī	Ma’qīl
qui	ont	été	littéralement	«	déportés	»	au	milieu	du	xiie	siècle	vers	le	Maroc	par
les	 souverains	 almohades	 pour	 grossir	 le	 rang	 de	 leurs	 troupes.	 C’est	 cette
seconde	vague	qui	implante	l’arabe	dans	l’intérieur	du	Maghreb,	assurant	ainsi	le
succès	 définitif	 de	 l’arabisation	 de	 la	 région.	 L’Espagne	 et	 les	 îles	 de	 la
Méditerranée	 semblent	 n’avoir	 connu	 que	 l’équivalent	 de	 la	 «	 première
arabisation	».	C’est	peut-être	ce	qui	explique	la	fragilité	de	leur	arabisation.



Il	n’y	a	eu	aucune	politique	d’arabisation	forcée.	L’État	musulman	s’est	contenté
d’imposer	 l’usage	 de	 l’arabe	 dans	 les	 écrits	 administratifs	 et	 juridiques	 en
acceptant,	 tant	 que	 c’était	 nécessaire,	 l’usage	 de	 la	 traduction	 et	 de
l’interprétariat.	 C’est	 donc	 essentiellement	 le	 désir	 d’intégration	 sociale	 qui	 a
favorisé	l’arabisation.	Il	convient	de	noter	aussi	que	les	processus	d’arabisation
et	 d’islamisation	 sont	 foncièrement	 distincts	 :	 ainsi,	 les	 peuples	 d’Iran,	 et	 une
partie	des	Kurdes	et	des	Berbères	se	sont	islamisés	sans	s’arabiser,	alors	que	les
chrétiens	 d’Orient,	 les	 Coptes	 et	 les	 Juifs	 se	 sont	 arabisés	 sans	 changer	 de
religion,	et	en	gardant	éventuellement	une	langue	liturgique	distincte	de	l’arabe.
Cependant,	 le	 processus	 d’islamisation	 en	 donnant	 naissance	 à	 la	 catégorie
sociale	des	mawālī	 et	des	muwalladūn	 a	 certainement	 été	un	 facteur	 important
dans	 l’unification	 sociale	 et,	 progressivement	 linguistique	 de	 nombreuses
régions	 conquises.	 Une	 condition	 nécessaire	 du	 succès	 final	 de	 l’arabisation
semble	 cependant	 avoir	 été,	 pratiquement	 partout	 (à	 l’exception	 de	Malte),	 un
apport	important	et	renouvelé	de	populations	arabophones.

Notes

[1]	 C’est	 ce	 qui	 explique	 l’émoi	 suscité	 dans	 les	 milieux	 musulmans
traditionalistes	lorsque	Ṭaha	Ḥusayn	(1927)	conteste	l’authenticité	de	ces	textes.

	

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-70.htm#re1no1


Chapitre	VI
Apogée	et	déclin

ès	 l’accession	 au	 pouvoir	 des	 ’Abbāsīdes,	 des	 forces	 centrifuges	 avaient
commencé	à	détacher	du	pouvoir	central	diverses	régions	de	l’Empire	:	à	l’ouest
une	principauté	omeyyade	avait	été	fondée	en	Espagne	dès	la	fin	du	viiie	siècle,
et	divers	pouvoirs	indépendants	s’étaient	constitués	au	Maghreb.	À	partir	du	xe
siècle	ce	processus	de	fractionnement	s’accélère	partout.	Partis	du	Maghreb,	les
Fâtimides	 fondent	 en	 Égypte	 un	 califat	 chiite.	 La	 lignée	 omeyyade	 d’Espagne
proclame	 un	 califat	 autonome.	 Les	 provinces	 orientales	 deviennent	 elles	 aussi
pratiquement	 autonomes,	 même	 si	 leurs	 gouverneurs,	 devenus	 héréditaires
depuis	les	Bouyides,	reconnaissent	formellement	l’autorité	’Abbāsīde.	D’ailleurs
les	 califes	deviennent	 les	otages	des	 chefs	de	 leur	 armée	 formée	de	Turcs.	Au
milieu	du	xie	siècle	une	dynastie	turque,	les	Seldjoukides,	contrôle	Baghdad	où
le	 calife	 n’est	 plus	 qu’une	 figure	 symbolique.	 La	 prise	 de	 Baghdad	 par	 les
Mongols	 en	 1258	met	 fin	 au	 califat	 ’Abbāsīde.	 Des	 principautés	 seldjoukides
survivent	encore	jusqu’au	début	du	xive	siècle	pour	être	ensuite	remplacées	par
les	Ottomans	qui	vont	peu	à	peu	constituer	un	empire	qui	perdure	jusqu’au	xxe
siècle.	Une	évolution	analogue	a	lieu	en	Égypte	:	les	esclaves	soldats	mamelouks
y	exercent	le	pouvoir	effectif	du	xiiie	au	xvie	siècle,	avant	de	subir	la	domination
ottomane	 qui	 s’étend	 jusqu’au	 Maghreb	 central.	 L’émiettement	 du	 pouvoir
encourage,	 dans	 les	 marges	 du	 monde	 musulman,	 des	 entreprises	 militaires
étrangères	 :	 en	Orient	 les	Mongols	 et	 les	 Turcs,	 en	Méditerranée	 orientale	 les
croisés,	 en	 Méditerranée	 occidentale	 les	 Normands,	 les	 Espagnols	 et	 les
Portugais,	vont	avec	plus	ou	moins	de	succès	s’efforcer	de	prendre	le	contrôle	de
territoires	 jusque-là	 sous	 autorité	 musulmane.	 Les	 envahisseurs	 orientaux	 se
convertissent	finalement	à	l’islam	et	favorisent	même	son	introduction	en	Inde.
Les	croisés	sont	 finalement	repoussés	au	xiiie	 siècle.	Par	contre	 la	Reconquista
mettra	fin	à	la	présence	arabe	en	Espagne	au	xve	siècle,	en	même	temps	que	les
Turcs	ottomans	portent	le	coup	de	grâce	à	Byzance	et	instaurent	un	califat	 turc
sunnite	qui	n’est	aboli	qu’après	 la	Première	Guerre	mondiale	au	xxe	siècle.	Un
relatif	statu	quo	s’établit	ensuite	entre	le	xvie	et	le	xixe	siècle	quant	aux	grands

D



équilibres	politiques	et	militaires	dans	le	monde	arabo-musulman.

I.	L’évolution	de	l’arabe	classique
Jusqu’au	milieu	du	xie	 siècle,	on	peut	dire	que	 la	 fuṣḥā	n’a	guère	souffert	des
vicissitudes	 de	 la	 situation	 politique	 et	 même,	 paradoxalement,	 qu’elle	 en	 a
profité	 :	en	effet,	 la	multiplication	des	cours	califales	ou	simplement	princières
signifiait	celle	des	riches	mécènes	qui	mettaient	tous	un	point	d’honneur	à	ce	que
leurs	assemblées	(mağālis)	de	lettrés	et	de	savants	n’aient	rien	à	envier	à	celles
des	principautés	voisines,	voire	à	celle	des	califes.	On	assiste	donc,	jusqu’à	la	fin
du	 xie	 siècle	 et	 même	 encore	 plus	 tard	 à	 une	 véritable	 floraison	 d’œuvres
littéraires	et	scientifiques	en	langue	arabe,	non	seulement	dans	l’orbite	des	trois
cours	 califales	 de	Baghdad,	Le	Caire	 et	Cordoue,	mais	 aussi	 dans	 des	 émirats
comme	Alep	(Syrie)	ou	Rayy	(Iran).

La	production	dans	le	domaine	des	sciences,	connaît	son	apogée,	stimulée	par	la
création	 d’institutions	 savantes	 (grandes	 bibliothèques,	 observatoires)	 et	 par	 la
relative	 liberté	 d’expression	 qu’un	 islam	 encore	 ouvert	 rendait	 possible.	 C’est
l’époque	 qui	 voit	 naître	 les	 œuvres	 des	 grands	 philosophes	 de	 langue	 arabe
comme	Ibn	Sīnā	(m.	1037)	en	Orient,	ou	Ibn	Bāğğa	(m.	1139),	Ibn	Ṭufayl	(m.
1186),	 Ibn	Rušd	(m.	1198)	ou	Ibn	Maymūn	(m.	1204)	en	Espagne.	C’est	aussi
l’âge	 d’or	 de	 la	 production	 scientifique	 en	 langue	 arabe	 (médecine,
mathématiques,	astronomie,	sciences	naturelles).

Les	 sciences	 islamiques	 connaissent	 alors	 leur	 période	 de	 maturité	 et	 de
systématisation.	 De	 cette	 époque	 datent	 les	 grandes	 synthèses	 théologiques	 et
juridiques	 qui	 ont	 donné	 à	 l’islam	 les	 cadres	 référentiels	 de	 ses	 grandes
orientations	doctrinales	(notamment	le	sunnisme	et	le	chiisme	institutionnels).

Les	 genres	 littéraires	 traditionnels	 poursuivent	 leur	 développement,	 qu’il
s’agisse	de	 la	poésie,	avec	al-Mutanabbī	 (m.	965),	 ’Abū	Firās	al-Ḥamdānī	 (m.
968)	ou	al-Šarīf	al-Raḍī	(m.	1016),	le	’adab	avec	’Abū	Ḥayyān	al-Tawḥīdī	(m.
1023)	ou	’Abū	l-’Alā	al-Ma’arrī	(m.	1058).	Mais	de	nouveaux	genres	littéraires
apparaissent	comme	les	«	séances	»	(maqāmāt)	véritables	exercices	de	virtuosité
linguistique,	utilisant	un	vocabulaire	rare	et	savant	pour	raconter	en	prose	rimée
(sağ’)	les	tribulations	de	héros	picaresques.	Le	premier	grand	maître	en	sera	al-
Hamaḏanī	(m.	1008).



À	partir	du	xiie	siècle,	la	production	en	langue	arabe	classique	donne	des	signes
d’essoufflement.	 Certes	 la	 période	 va	 avoir	 ses	 très	 grands	 noms,	 comme	 al-
Ḥarīrī	(m.	1122)	pour	la	maqāma	ou	Zamaḵšarī	(m.	1144)	pour	la	grammaire	et
l’exégèse	 coranique.	Mais	 la	 poésie	 décline,	malgré	 les	 tentatives	 d’un	 Ibn	 al-
Fariḍ	(m.	1235)	d’en	détourner	les	thèmes	vers	la	mystique	ou	celles	d’un	Bahā’
al-Dīn	Zuhayr	(m.	1253)	d’en	rapprocher	la	langue	de	l’usage	quotidien.	Surtout,
la	prose	littéraire	commence	à	souffrir	d’un	mal	redoutable	qui	va	peu	à	peu	la
ronger	 :	 le	 sağ’	 s’y	 répand	 de	 plus	 en	 plus	 imposant	 aux	 écrivains	 des
contorsions	 d’expression	 et	 des	 recherches	 de	 vocabulaire	 rare	 (rime	 oblige	 !)
qui	 vont	 caractériser	 l’écriture	 arabe	 décadente.	 Ces	 signes	 de	 déclin	 vont
s’accentuer	 aux	 siècles	 suivants,	 lorsque	 le	 pouvoir	 politique	 va,	 dans	 de
nombreuses	 régions,	 échapper	 totalement	 aux	 Arabes.	 Dans	 les	 provinces
orientales,	 c’est	 le	 persan	 qui	 devient	 la	 langue	 de	 la	 littérature,	 voire	 de
l’administration,	 ne	 laissant	 à	 l’arabe	 que	 les	 domaines	 religieux	 et	 juridique.
Dans	 les	 territoires	 sous	 contrôle	mongol,	 turc	 ou	même	 berbère,	 les	 activités
littéraires,	philosophiques	ou	scientifiques	ne	suscitent	guère	d’intérêt	et	l’usage
de	l’arabe	est	de	plus	en	plus	cantonné	au	domaine	des	sciences	islamiques.	Le
fond	 est	 atteint	 lorsque	 le	 turc	 remplace	 l’arabe	 comme	 langue	 de
l’administration	au	cœur	même	du	monde	arabophone.	Il	devient	alors	de	plus	en
plus	difficile	de	trouver	des	écrits	arabes	qui	soient	simplement	corrects	du	point
de	vue	de	la	langue,	sans	même	parler	de	l’aspect	esthétique.	C’est	que	la	fuṣḥā,
devenue	une	langue	purement	écrite,	dépend	crucialement	pour	sa	reproduction
de	 l’existence	 d’institutions	 d’État	 qui	 la	 protègent	 et	 prennent	 en	 charge	 sa
transmission	par	l’enseignement.	Il	est	frappant	qu’entre	le	xiiie	et	le	xve	siècle	la
plupart	des	œuvres	en	langue	arabe	classique	se	veulent	des	synthèses	comme	le
dictionnaire	 encyclopédique	 de	 l’arabe	 d’Ibn	 Manẓūr	 (m.	 1312),	 l’œuvre
grammaticale	 d’Ibn	 Hišām	 (m.	 1360)	 ou,	 un	 peu	 plus	 tard,	 l’immense
compilation	de	Suyūṭī	(m.	1505),	comme	si	ces	auteurs	ressentaient	le	besoin,	en
ces	 temps	 d’incertitude,	 de	 rassembler	 tout	 le	 savoir	 accumulé	 par	 les	 siècles
fastes	de	peur	qu’il	ne	soit	définitivement	perdu.	Même	l’œuvre	d’un	Ibn	Ḵaldūn
(m.	1406),	pourtant	radicalement	nouvelle,	a	un	aspect	de	testament	intellectuel.

Du	xvie	au	xixe	siècle	la	langue	arabe	classique	entre	dans	une	longue	léthargie
éclairée	seulement	par	 les	 faibles	 lueurs	d’œuvres	mineures	qui	ne	sont	 le	plus
souvent	que	de	pâles	imitations	des	grands	modèles	du	passé.

II.	Le	moyen	arabe



À	 partir	 du	 xie	 siècle,	 on	 voit	 apparaître	 des	 écrits	 qui,	 tout	 en	 ayant
manifestement	un	statut	littéraire,	ont	recours,	à	des	degrés	divers,	à	des	usages
linguistiques	qui	rompent	avec	les	règles	de	la	fuṣḥā.	Le	cas	le	mieux	étudié	est
celui	 du	 muwaššaḥ,	 poésie	 strophique	 qui	 apparaît	 vers	 la	 fin	 xie	 siècle	 en
’Andalus	 et	 qui	 non	 seulement	 rompt	 avec	 les	 règles	 de	 la	 métrique	 arabe
traditionnelle,	 mais	 va	même	 jusqu’à	 introduire	 des	 passages	 entiers	 en	 arabe
dialectal,	 voire	 en	 hispano-roman	 !	 Il	 existe	 d’autres	 exemples,	 moins
manifestes,	 d’intrusion	 de	 l’arabe	 dialectal	 dans	 la	 littérature.	 Évoquons	 en
passant	les	nombreux	cas	que	relève	Johann	Fück	(1955,	chap.	10	et	11),	d’usage
de	formes	«	néo-arabes	»	dans	des	textes	qui,	comme	celui	du	géographe	Yāqūt
(m.	 1229),	 se	 veulent	 en	 fuṣḥā.	Mais	 signalons	 surtout	 le	 cas	 de	 ’Usāma	 Ibn
Munqid	 (m.	 1188)	 qui	 écrit	 son	 autobiographie,	 le	Kitāb	 al-i‘tibār,	 dans	 une
langue	 délibérément	 familière	 et	 où	 il	 n’est	 pas	 difficile	 de	 reconnaître,	 sous-
jacent,	 son	 parler	 maternel	 syrien.	 Et	 que	 dire	 de	 l’émergence	 du	 genre,	 très
populaire,	des	grandes	gestes	(siyar)	qui	racontent,	originellement	dans	la	langue
des	 conteurs	 populaires,	 les	 exploits	 de	 héros	 comme	 le	 poète	 préislamique
’Antar(a)	ou	des	Banī	Hilāl	conquérants	du	Maghreb	?	Que	dire	aussi	du	récit
universellement	connu	des	Mille	et	une	nuits	(’alf	layla	wa-layla)	?	Les	versions
arabes	 qui	 circulent	 de	 ces	 textes	 ont	 été	 plus	 ou	 moins	 réécrites	 en	 arabe
standard,	 mais	 là	 encore	 il	 est	 aisé	 de	 reconnaître	 les	 tournures	 dialectales
derrière	 l’ajout	de	marques	de	’i’rāb.	Dans	 tous	ces	 textes,	 l’intention	 littéraire
est	manifeste	et	l’on	ne	répugne	nullement	à	y	mélanger	les	registres	de	langue,
notamment	 par	 la	 citation	 de	 nombreux	 vers	 tirés	 du	 patrimoine	 littéraire
classique.	Tout	cela	montre	que	la	fuṣḥā	«	pure	et	dure	»	est	devenue	une	langue
figée,	 vouée	 par	 la	 polarisation	 linguistique	 et	 culturelle	 à	 n’être	 plus	 qu’une
langue	 artificielle	 et	 cérémonieuse,	 et	 que,	 dans	 les	 usages	 vivants	 et	 créatifs,
elle	est	de	plus	en	plus	vouée	au	métissage	avec	les	parlers	vivants.

Cela	nous	amène	à	la	question	du	«	moyen	arabe	»	(Middle	Arabic).	Si	l’on	suit
Versteegh	 (1997,	 114)	 qui	 écrit	 que	 «	 dans	 les	 études	modernes	 sur	 l’arabe	 le
nom	collectif	donné	à	tous	les	textes	qui	présentent	des	déviations	par	rapport	à
la	grammaire	arabe	classique	est	celui	de	moyen	arabe	»	alors,	sans	aucun	doute,
tous	 les	 types	 de	 textes	 dont	 nous	 venons	 de	 faire	 état	 sont	 du	moyen	 arabe.
Versteegh	cependant	met	en	garde	contre	les	risques	d’ambiguïté	 liés	à	 l’usage
de	 ce	 terme,	 et	 notamment	 celui	 de	 croire	 (sur	 le	 modèle	 des	 expressions	 «
moyen	français	»	ou	«	moyen	anglais	»	par	exemple)	qu’il	s’agit	de	désigner	un
état	 de	 langue	 intermédiaire	 entre	 «	 l’ancien	 arabe	 »	 (Old	 Arabic)	 et	 l’arabe
moderne [1],	 ce	 que	 laissait	 pourtant	 entendre	 Joshua	 Blau	 (1966)	 dans
l’introduction	 à	 sa	 grammaire	 de	 l’arabe	 chrétien.	 Cet	 auteur	 s’est	 cependant

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-90.htm#no1


rétracté	 (Blau,	 1988)	 et	 a	 redéfini	 le	moyen	 arabe	 comme	 «	 un	 terme	 général
[pour	 désigner]	 les	 textes	 dans	 lesquels	 arabe	 classique,	 néo-arabe	 et	 éléments
pseudo-corrects	alternent	».	Versteegh	adopte	aussi	cette	définition	en	y	ajoutant
une	 caractéristique,	 à	 savoir	 que	 le	moyen	 arabe	 est	 typiquement	 de	 l’arabe	 «
fautif	»,	les	écarts	constatés	entre	la	norme	grammaticale	et	l’usage	effectif	étant
dus	à	l’insuffisante	compétence	en	arabe	classique	du	scripteur.	Les	deux	autres
causes	possibles	d’écarts,	selon	lui,	sont	le	désir	de	rapprocher	les	textes,	quand
il	s’agit	de	dialogues,	de	la	langue	parlée,	et	dans	le	cas	spécifique	des	chrétiens
et	des	juifs,	le	fait	qu’ils	ne	sont	pas	soumis,	comme	les	musulmans,	aux	normes
de	l’arabe	coranique.

Il	convient	de	remarquer,	d’abord,	que	la	notion	de	moyen	arabe,	définie	comme
un	 fourre-tout	où	 l’on	met	 les	 textes	de	 toutes	 les	époques	contenant	des	 traits
non	standards,	ne	présente	aucun	intérêt	théorique	précisément	en	raison	de	son
caractère	hétérogène.	En	outre,	 la	caractérisation	des	écarts	en	termes	de	fautes
est	 normative	 et	 peu	 scientifique,	 surtout	 appliquée	 à	 des	 textes	 au	 statut	 très
différent.	Il	nous	paraît	beaucoup	plus	éclairant	d’approcher	au	moins	une	partie
de	ces	textes	en	termes	«	d’écriture	populaire	»,	selon	la	suggestion	de	M.	Doss
(1996)	 qui	 souligne	 que	 cette	 caractérisation	 ne	 doit	 pas	 être	 assimilée	 à
l’écriture	«	dialectale	»,	dont	elle	situe	l’apparition	seulement	au	xixe	siècle.

III.	La	dialectalisation
Nous	 avons	 vu	 que	 la	 différenciation	 dialectale	 existe	 dans	 le	 domaine	 arabe
aussi	loin	que	remonte	notre	documentation.	L’existence	de	la	koinè	poétique	n’a
pas	 aboli	 ces	 différences	 (ce	 n’était	 nullement	 son	 objet)	 et	 même	 le	 texte
coranique	leur	a	donné,	dans	une	certaine	mesure,	droit	de	cité.	Quant	à	la	thèse
d’une	«	koinè	militaire	»	qui	aurait	 servi	de	point	de	départ	aux	parlers	arabes
actuels,	 trop	 d’objections	 peuvent	 lui	 être	 opposées,	 et	 en	 particulier	 le	 fait
qu’une	partie	de	la	typologie	de	ces	parlers	ne	s’explique	qu’en	référence	à	des
distinctions	 dialectales	 qui	 remontent	 à	 l’Arabie	 préislamique.	 L’une	 de	 ces
distinctions,	 qui	 traverse	 l’ensemble	 du	 domaine	 arabe	 indépendamment	 des
grandes	 zones	 dialectales	 dont	 nous	 ferons	 état	 dans	 un	 instant,	 est	 celle	 qui
oppose	«	parlers	sédentaires	»	(désormais	ps)	et	«	parlers	bédouins	»	(désormais
pb).	Les	pb	sont	plus	conservateurs	que	les	ps	 :	conservation	des	 interdentales,
passées	à	des	occlusives	dans	les	ps,	conservation	des	diphtongues	aw	et	ay	qui
passent	souvent	à	[ō]	et	[ē]	ou	à	[ū]	et	[ī]	dans	les	ps,	prononciation	affriquée	du



ğ	que	les	ps	réalisent	[j]	([g]	en	basse-Égypte	et	certaines	régions	du	Yémen)	et
prononciation	sonore	[g]	du	phonème	q	de	l’arabe	classique,	que	les	ps	réalisent
toujours	sourd	[q]	ou	[’].	Il	faut	souligner	que	cette	classification	n’a	plus	rien	à
voir	avec	 le	mode	de	vie	des	 intéressés	 :	 la	plupart	des	 locuteurs	d’un	pb	sont
aujourd’hui	des	 sédentaires.	En	outre	des	phénomènes	de	 recouvrement	partiel
de	 ps	 par	 des	 pb	 se	 sont	 produits	 au	 cours	 de	 l’histoire	 donnant	 des	 parlers
mixtes	où	 les	 traits	ps	et	pb	se	mélangent.	Signalons	aussi	que	dans	 les	ps,	on
distingue,	 en	 fonction	 de	 divers	 critères,	 les	 parlers	 citadins	 des	 parlers
villageois.

Outre	ce	critère	d’héritage	dialectal	ancien,	les	trois	paramètres	qui	concourent	à
spécifier	 les	 différences	 dialectales	 sont	 le	 substrat	 linguistique,	 la	 localisation
régionale	et	l’appartenance	socioculturelle.

Concernant	 le	 substrat,	 il	 semble	 raisonnable	 de	 postuler	 que	 les	 grands
domaines	linguistiques	auxquels	appartenaient	les	ancêtres	des	locuteurs	actuels
de	 l’arabe	 (araméen,	 copte,	 berbère)	 ont	 exercé	 une	 certaine	 influence	 sur	 les
caractéristiques	du	parler	arabe	résultant.	Il	existe	de	nombreuses	études	tendant
à	établir	ce	lien,	mais	la	plupart	manquent	de	rigueur	scientifique,	et	la	question
reste	donc	ouverte	à	l’investigation.

Pour	ce	qui	est	de	la	localisation,	on	peut	classer	l’ensemble	des	parlers	arabes
actuels	 en	 cinq	 grands	 groupes	 :	 Les	 parlers	 de	 la	 péninsule	 Arabique,	 qui
présentent	 le	plus	de	 traits	archaïques	(par	exemple	un	duel	encore	productif)	 ;
les	parlers	mésopotamiens	;	les	parlers	du	Šām	(Syrie,	Liban,	Palestine,	Jordanie)
;	 les	 parlers	 de	 la	 vallée	 du	Nil,	 qui	 s’étendent	 du	Delta	 au	 Soudan,	 et	 parmi
lesquels	 il	 faut	 distinguer	 celui	 du	 Caire	 qui,	 grâce	 au	 cinéma	 et	 aux	médias,
jouit	d’une	diffusion	et	d’un	prestige	uniques	dans	le	Monde	arabe	;	les	parlers
maghrébins	 qui	 s’étendent	 du	 centre	 de	 la	 Libye	 à	 la	 Mauritanie	 et	 qui	 se
caractérisent	par	une	réfection	du	système	des	préfixes	de	l’inaccompli.	Ces	cinq
groupes,	 il	 convient	 de	 le	 remarquer,	 correspondent	 aux	 cinq	 grandes	 zones
politico-économiques	en	lesquelles	le	monde	arabophone	s’est	fragmenté	à	partir
du	xvie	siècle.

Pour	 ce	 qui	 est	 du	 facteur	 socioculturel,	 la	 religion	 peut	 être	 liée	 à	 certaines
différences	linguistiques	:	ainsi	les	parlers	juifs	présentent	des	traits	phonétiques
spécifiques.	D’autre	part,	il	a	été	observé	que	les	parlers	des	femmes	présentaient
des	traits	qui	leur	sont	propres.



Notes

[1]	 Idéalement,	 il	 faudrait	 en	 effet	 garder	 l’expression	 «	 moyen	 arabe	 »	 pour
désigner	 un	 tel	 état	 de	 langue	 et	 parler	 «	 d’arabe	 moyen	 »	 pour	 la	 langue
mélangée	dont	il	est	question	ici.	Mais	l’usage	a	ses	raisons...

	

http://www.cairn.info/l-arabe--9782130559610-page-90.htm#re1no1


Chapitre	VII
Le	renouveau	contemporain

u	 xvie	 au	 xixe	 siècle,	 l’ensemble	 du	 monde	 arabophone,	 à	 l’exception	 de
l’ouest	 du	Maghreb	 et	 du	 sud	 de	 la	 péninsule	 Arabique,	 est	 sous	 domination
ottomane.	 Le	 turc	 y	 est	 la	 langue	 officielle	 des	 administrations	 régionales,	 et
l’arabe	n’y	est	plus	que	la	langue	religieuse	et,	partiellement,	juridique,	même	si,
dans	 certaines	provinces,	 l’usage	 administratif	 de	 l’arabe	 se	maintient	 faute	de
personnel	maîtrisant	 le	 turc.	 Il	 n’y	 a	 pas	 eu,	 jusqu’au	 début	 du	 xxe	 siècle,	 de
politique	de	turcisation	des	régions	arabophones,	mais	l’arabe	était	délibérément
marginalisé,	 les	 autorités	 ottomanes	 exigeant	 l’usage	 exclusif	 du	 turc	 dans	 les
fonctions	officielles.

Dans	le	courant	du	xixe	siècle,	l’Empire	ottoman	traverse	des	difficultés	de	tous
ordres	 qui	 lui	 valent	 dans	 les	 chancelleries	 le	 titre	 «	 d’homme	 malade	 de
l’Europe	».	 Il	perd	à	 l’ouest	 l’Algérie	puis	 la	Tunisie,	passées	sous	domination
française,	et	à	 l’est	des	pans	entiers	de	ses	possessions	européennes.	Le	besoin
de	réformes	se	fait	sentir	et	débouche	sur	le	mouvement	des	«	tanzimat	»	(1839-
1876)	visant	à	moderniser	la	vie	politique	dans	l’Empire.

I.	La	renaissance	arabe	(nahḍa)
C’est	 dans	 ce	 contexte	 que	 va	 se	 développer	 le	 vaste	mouvement	 politique	 et
culturel	 qui	 sort	 peu	 à	 peu	 le	Monde	 arabe	 de	 sa	 léthargie	 séculaire	 et	 qui	 est
désigné	sous	le	nom	arabe	de	nahḍa	(réveil,	renaissance).	Ce	mouvement	a	deux
sources	:	l’une	en	Syrie-Liban,	l’autre	en	Égypte	(Hourani,	1993,	chap.	18).

C’est	 dans	 la	 région	 syro-libanaise	 que	 naissent	 les	 premiers	 thèmes	 du
nationalisme	 arabe,	 en	 réaction	 à	 l’oppression	 turque	 mais	 aussi	 comme	 une
réponse	 laïque	 aux	 tensions	 qui	 opposaient	 les	 diverses	 communautés
confessionnelles	 et	 avaient	 parfois	 pris	 un	 tour	 dramatique.	 L’arabisme,	 qui
rejetait	 les	 approches	 en	 termes	 de	 religion,	 était	 tout	 naturellement	 porté	 à

D



thématiser	 l’unité	 culturelle	 et	 linguistique	 des	 Arabes	 et	 à	 réclamer	 une
restauration	 de	 l’arabe	 dans	 ses	 prérogatives	 de	 langue	 administrative	 et
culturelle.	En	même	temps,	il	prônait	la	modernisation	de	la	culture	arabe,	voire
sa	laïcisation	par	l’ouverture	à	la	culture	occidentale.	Celle-ci	commençait	à	être
mieux	 connue	grâce	 à	 la	 création	par	 des	missions	 catholiques	 ou	protestantes
d’institutions	 d’enseignement	 supérieur	 comme	 le	 Collège	 protestant	 syrien
(1866)	 ou	 l’Université	 Saint-Joseph	 (1875).	 Dans	 ces	 établissements,	 l’arabe
était	 utilisé	 pour	 enseigner	 des	 matières	 modernes	 comme	 la	 médecine,	 les
sciences	 naturelles	 ou	 la	 sociologie.	 Toute	 la	 région	 connaît	 alors	 une	 grande
effervescence	 intellectuelle	 :	 on	 traduit	 en	 arabe	 des	 œuvres	 du	 patrimoine
littéraire	 occidental	 comme	 l’Iliade,	 la	Bible,	 le	 théâtre	 français	 et	 anglais.	On
compile	 de	 nouveaux	 dictionnaires	 et	 même,	 sous	 la	 direction	 de	 Buṭrus	 al-
Bustānī	 (m.	1883),	une	encyclopédie	visant	 à	 initier	 le	 lecteur	 arabophone	aux
sciences	 et	 aux	 techniques	 modernes.	 Ces	 ouvrages	 connaissent	 une	 large
diffusion	 grâce	 à	 la	 généralisation	 de	 l’imprimerie.	Divers	 journaux	 en	 langue
arabe	 sont	 fondés	 ainsi	 que	 des	 périodiques	 à	 caractère	 politique,	 littéraire,	 ou
même	scientifique	comme	le	célèbre	Muqtaṭaf	qui	finira	par	émigrer	en	Égypte
pour	cause	de	promotion	du	darwinisme.

Les	 effets	 de	 toutes	 ces	 entreprises	 éditoriales	 sur	 la	 langue	 arabe	 furent
considérables	:	si	tous	les	auteurs	mettaient	un	point	d’honneur	à	livrer	au	lecteur
une	 prose	 parfaite	 quant	 à	 la	 grammaire	 et	 au	 style,	 ils	 s’efforçaient	 en	même
temps	de	libérer	la	langue	des	lourdeurs	et	des	artifices	dont	les	siècles	antérieurs
l’avaient	chargée,	et	d’utiliser	une	terminologie	technique	et	scientifique	à	la	fois
rigoureuse	 et	 fidèle	 au	 génie	 de	 l’arabe.	De	 ces	 efforts	 va	 peu	 à	 peu	 émerger
l’arabe	standard	moderne	(asm),	forme	modernisée	de	la	fuṣḥā.

En	Égypte,	le	«	réveil	arabe	»	résulte	de	la	politique	de	modernisation	de	l’État
entreprise	sous	le	règne	du	Khédive	Muḥammad	‘Alī	(m.	1849).	Ce	général	de
l’armée	ottomane,	originaire	d’Albanie,	prend	le	pouvoir	au	Caire	dans	la	foulée
de	 l’expédition	 napoléonienne	 d’Égypte	 (1798-1802).	 Impressionné	 par	 la
supériorité	 militaire,	 technique	 et	 scientifique	 des	 Européens,	 il	 décide	 de
dégager	 l’Égypte	 de	 l’emprise	 ottomane	 et	 de	 la	 lancer	 dans	 un	 ambitieux
programme	de	 réformes.	 Il	modernise	 l’agriculture,	 lance	 une	 industrie	 d’État,
refond	l’administration,	crée	des	écoles	modernes,	envoie	de	jeunes	officiers	se
former	 en	Europe.	 Surtout,	 il	 encourage	 le	 développement	 des	 sciences	 et	 des
techniques,	 notamment	 en	 créant	 en	 1835	une	 école	 de	 langues	 et	 en	 1841	un
bureau	 de	 traduction	 en	 vue	 d’ouvrir	 le	 pays	 à	 la	 connaissance	 de	 la	 culture
occidentale.	On	y	 traduit,	 à	 partir	 du	 français	 surtout,	 des	 ouvrages	 touchant	 à



tous	 les	 domaines	 :	 mathématiques,	 géographie,	 sciences	 naturelles,	 histoire,
philosophie,	arts	de	la	guerre.	Dans	son	entreprise	de	modernisation,	le	Khédive
trouve	un	allié	actif	et	efficace	en	Rifā‘a	al-Ṭahṭāwī	(m.	1873),	un	jeune	azharite
conquis,	après	un	séjour	d’étude	en	France,	par	les	idées	de	progrès.	C’est	lui	qui
prendra	la	direction	du	bureau	de	traduction,	mais	aussi	celle	du	périodique	al-
waqāi‘	 al-miṣriyya	 dont	 il	 fait	 le	 premier	 journal	 politique	 d’Égypte.	 Par	 la
presse	 et	 par	 le	 livre,	 qui	 devient	 plus	 accessible	 grâce	 à	 la	 fondation	 d’une
imprimerie	nationale	à	Būlāq	en	1822,	un	public	de	plus	en	plus	large	va	pouvoir
lire	 des	 textes	 variés	 et	 non	 plus	 simplement	 religieux.	 Un	 des	 effets	 de	 ce
mouvement	est	que	l’arabe	cesse	d’être	ce	qu’il	était	devenu	depuis	des	siècles	:
une	langue	figée,	monopole	des	clercs.

À	 la	 fin	 du	 xixe	 siècle,	 un	 durcissement	 de	 la	 politique	 turque	 à	 l’égard	 des
nationalistes	et	 libéraux	arabes	au	Levant	pousse	nombre	d’entre	eux	à	l’action
politique	clandestine	ou	à	l’exil	en	Égypte.	Mais	le	développement	de	l’asm	se
poursuivra	et	s’étendra	peu	à	peu	à	toutes	les	parties	du	Monde	arabe.

II.	La	situation	actuelle
Le	 démembrement	 de	 l’Empire	 ottoman	 après	 la	 Première	 Guerre	 mondiale
ouvre	 la	 voie	 aux	 revendications	 nationalistes	 dans	 les	 pays	 arabes.	 Ces
revendications	 ne	 cesseront	 de	 s’amplifier	 dans	 l’entre-deux-guerres	 pour
aboutir,	dans	la	seconde	moitié	du	xxe	siècle,	à	l’indépendance	de	l’ensemble	de
ces	pays.

Aujourd’hui,	 l’arabe	 est	 seule	 langue	 officielle	 dans	 18	 pays	 :	Algérie,	Arabie
Saoudite,	Bahreïn,	Égypte,	Émirats	 arabes	 unis,	 Irak,	 Jordanie,	Koweït,	Liban,
Libye,	 Maroc,	 Oman,	 Palestine	 (territoires	 autonomes),	 Qatar,	 Soudan,	 Syrie,
Tunisie,	 Yémen.	 Il	 a	 le	 statut	 de	 langue	 co-officielle	 dans	 six	 pays	 :	 avec	 le
français	 en	Mauritanie,	 à	 Djibouti,	 au	 Tchad	 et	 dans	 l’archipel	 des	 Comores,
avec	l’hébreu	en	Israël,	et	avec	le	Tigrina	en	Érythrée.

Dans	 la	majorité	 de	 ces	 pays,	 une	 politique	 active	 de	 promotion	 de	 la	 langue
officielle	 a	 été	 menée	 :	 l’arabe	 y	 est	 imposé	 dans	 l’enseignement,
l’administration,	 la	 justice,	 les	médias	 et	 plus	 globalement	 dans	 l’ensemble	 de
l’environnement	 social	 (signalisation,	 publicité).	 Des	 «	 Académies	 de	 langue
arabe	»	ont	été	créées	notamment	en	Syrie	(1918),	Égypte	(1932),	Iraq	(1947)	et



Jordanie	(1976).	Ces	institutions	se	proposent	de	veiller	à	ce	que	les	besoins	en
terminologie	moderne	soient	satisfaits	dans	 le	 respect	des	 règles	établies	par	 la
tradition	 grammaticale	 (Ḵalīl,	 1979).	 Sous	 leur	 égide,	 ou	 celles	 d’organismes
spécialisés	de	 la	Ligue	arabe,	des	dictionnaires	généraux	ou	spécialisés	ont	été
publiés.	Mais	leur	influence	réelle	sur	l’évolution	de	la	langue	reste	négligeable,
en	 partie	 en	 raison	 de	 leur	manque	 de	 coordination,	mais	 aussi	 du	 fait	 que	 la
couche	sociale	qui	vit	de	la	maîtrise	de	la	fuṣḥā	(religieux,	juristes,	professeurs)
s’oppose	 à	 tout	 projet	 de	 réforme	 de	 la	 langue,	 comme	 le	 montre	 l’exemple
significatif	 de	 l’échec	 du	 projet	 de	 réforme	 de	 l’écriture	 arabe	 tenté	 par
l’Académie	du	Caire	en	1938	(Meynet,	1971).

En	pratique,	donc,	c’est	surtout	 l’usage,	et	notamment	celui	de	 la	presse	et	des
médias,	 qui	 détermine	 l’évolution	 de	 la	 langue.	 Toutes	 les	 études	 sur	 les
processus	 d’élaboration	 de	 l’asm	 (par	 exemple	Monteil,	 1960,	 Blau,	 1981,	 ou
Holes,	2006)	montrent	que	les	calques	 lexicaux	et	phraséologiques	de	 l’anglais
et	du	français	y	ont	joué	un	rôle	déterminant	notamment	à	travers	la	traduction
hâtive	 des	 dépêches	 d’agences	 de	 presse	 par	 des	 journalistes	 plus	 pressés	 de
communiquer	 une	 information	 que	 de	 vérifier	 la	 conformité	 de	 leur	 traduction
aux	canons	de	la	fuṣḥā.

Les	 écrivains	 ont	 eu,	 eux	 aussi,	 une	 influence	 importante,	 quoique	 moins
voyante,	 sur	 l’élaboration	 de	 l’asm.	 En	 effet,	 si	 quelques-uns	 ont	 essayé	 de
revivifier	 des	 genres	 classiques,	 comme	 al-Muwayliḥī	 (m.	 1930)	 pour	 la
maqāma,	 ouŠawqī	 (m.	 1932)	 pour	 la	 poésie	 traditionnelle,	 la	 plupart,	 fascinés
par	 la	 littérature	 occidentale,	 se	 sont	 efforcés	 d’adapter	 à	 la	 langue	 arabe	 des
genres	 littéraires	 qui	 y	 étaient	 inconnus,	 comme	 le	 roman,	 la	 nouvelle	 ou	 le
théâtre.	 Ces	 efforts	 impliquaient	 l’adaptation	 de	 la	 langue	 à	 des	 exigences
expressives	 nouvelles,	 et	 de	 nombreux	 débats	 témoignent	 des	 difficultés
rencontrées	pour	rendre	la	langue	littéraire	capable	d’exprimer	de	façon	crédible
des	dialogues	entre	personnages	de	roman	et	plus	encore	de	théâtre.	Des	œuvres
comme	celle	de	Tawfīq	al-Ḥakīm	(m.	1987),	père	du	théâtre	arabe,	ou	de	Nağīb
Maḥfūẓ	 (m.	2006),	prix	Nobel	de	littérature	en	1988,	 témoignent	du	succès	de
ces	entreprises.

Dans	les	pays	du	Maghreb	où,	durant	l’époque	coloniale,	l’arabe	avait	été	à	des
degrés	 divers	 exclu	 des	 sphères	 officielles,	 les	 gouvernements	 issus	 des
indépendances	ont	fait	de	sa	restauration	dans	ses	prérogatives	de	langue	d’État
une	 composante	 essentielle	 de	 leur	 politique	 culturelle.	 Cette	 politique	 dite	 «
d’arabisation	 »	 y	 a	 fonctionné	 comme	 un	 élément	 central	 du	 dispositif	 de



légitimation	 politique	 (Grandguillaume,	 1983)	 et	 a	 bien	 souvent	 signifié,	 en
Algérie	et	au	Maroc,	 le	 refus	de	donner	droit	aux	revendications	 identitaires	et
culturelles	des	citoyens	berbérophones,	qui	représentent	pourtant	un	pourcentage
non	négligeable	de	la	population.	Cette	situation	semble	cependant	en	voie	de	se
normaliser.	Des	problèmes	analogues	se	sont	posés	en	Iraq	pour	le	kurde.

Au	 niveau	 de	 l’usage	 oral	 quotidien,	 les	 indépendances	 ont	 eu	 pour	 effet	 de
promouvoir	un	des	parlers,	généralement	celui	de	la	capitale,	au	statut	de	parler
véhiculaire	 national.	 Ce	 parler,	 dont	 le	 centralisme	 étatique	 favorise
involontairement	la	diffusion,	est	utilisé	dans	les	échanges	avec	des	compatriotes
usant	 de	 parlers	 différents.	 Le	 cas	 du	 parler	 du	 Caire	 est	 à	 cet	 égard	 le	 plus
spectaculaire.

Dans	 la	 plupart	 des	 pays	 arabes,	 notamment	 ceux	 qui	 ont	 connu	 des	 régimes
populistes	 socialisants	 ou	 que	 les	 revenus	 du	 pétrole	 ont	 rendu	 riches,	 une
politique	active	de	scolarisation	générale	des	enfants	et	parfois	d’alphabétisation
des	adultes	a	contribué	à	élargir	considérablement	le	nombre	des	citoyens	ayant
une	connaissance	au	moins	élémentaire	de	 l'asm.	La	presse	a	connu	partout	un
important	développement.	Mais	surtout	la	diffusion	très	large	de	la	radio	et	de	la
télévision	 a	 donné	 à	 la	 langue	 officielle	 une	 propagation	 sans	 équivalent	 à
aucune	autre	époque	de	l’histoire	de	l’arabe.	La	connaissance,	au	moins	passive
(compréhension)	 de	 cette	 variété	 d’arabe	 a	 donc	 considérablement	 progressé
même	dans	les	campagnes	et	les	milieux	modestes	des	villes.	Cela	a	contribué	à
diminuer	la	distance	qui	séparait	depuis	des	siècles	la	langue	standard	des	divers
parlers	 :	 le	 lexique	de	 la	 langue	orale	s’est	partout	chargé	de	mots	directement
importés	 de	 l'asm,	 via	 les	 médias,	 et	 touchant	 à	 tous	 les	 domaines	 de	 la	 vie
sociale	 :	 politique,	 économie,	 sports,	 activités	 artistiques,	 santé,	 travail.	 Ces
emprunts	sont	souvent	reconnaissables	car	leur	structure	phonologique	contredit
souvent	 des	 tendances	 profondes	 des	 «	 dialectes	 »	 :	 présence	 de	 consonnes
interdentales	 (souvent	 réalisées	 comme	 des	 sifflantes	 en	 Égypte	 et	 en	 Orient
alors	qu’elles	étaient	transformées	en	occlusives	dans	la	phonologie	dialectale),
présence	 de	 voyelles	 brèves	 en	 syllabes	 ouvertes	 alors	 que	 de	 telles	 voyelles
étaient	 effacées	 dans	 les	 dialectes,	 notamment	 maghrébins.	 Même	 la
construction	des	 syntagmes	 et	 des	 énoncés	peut	 emprunter	 à	 l'asm	 :	 on	 entend
ainsi,	 dans	 certaines	 variétés	 d’arabe	 parlées	 par	 les	 locuteurs	 instruits	 des
expressions	comme	«	law	mā	’uhdiratš	»	(si	elle	n’avait	pas	été	gaspillée)	avec
un	 passif	 à	 inflexion	 vocalique,	 typiquement	 «	 classique	 »	 encadré	 par	 une
négation	à	morphème	discontinu	«	mā...š	»	 typiquement	«	dialectale	».	On	est
alors	dans	le	registre	que	certains	ont	proposé	d’appeler	«	arabe	médian	»	et	qui



apparaît	comme	un	niveau	intermédiaire	entre	l’asmet	l’arabe	«	dialectal	».

C’est	 dire	 que	 la	 situation	 linguistique	 actuelle	 du	 monde	 arabe	 est	 plus
complexe	que	le	modèle	à	deux	niveaux	bien	distincts	que	proposait	Charles	A.
Fergusson	(1959)	en	parlant	de	«	diglossie	»	ne	le	laisse	imaginer.	Si	ce	modèle
avait	quelque	réalité	dans	le	Monde	arabe	de	la	première	moitié	du	xxe	siècle,	il
ne	 correspond	 plus	 à	 rien	 aujourd’hui.	 Les	 modèles	 actuels	 de	 la	 réalité
sociolinguistique	 arabe	 (Kouloughli,	 1996),	 qu’ils	 soient	 «	 multistratifiés	 »,
comme	 chez	 Sa‘īd	 Badawī	 (1973),	 triglossiques	 comme	 chez	 Terry	 Mitchell
(1986)	 ou	 en	 termes	 de	 «	 continuum	 »	 linguistique	 comme	 chez	 Shahir	 El-
Hassan	(1977)	insistent	tous	sur	l’inadéquation	de	l’approche	diglossique.

Pour	donner	une	 idée	 concrète	du	 comportement	 linguistique	d’un	 arabophone
d’aujourd’hui	 (Holes,	 2006),	 il	 vaut	 mieux	 partir	 du	 postulat	 que	 les	 deux
variétés	linguistiques	clairement	distinctes	et	opposées	que	sont	«	le	classique	»
et	«	le	dialectal	»	ne	sont	que	deux	abstractions.	Tout	acte	de	parole	réel	se	situe
quelque	 part	 entre	 ces	 deux	 pôles	 abstraits	 et	 résulte	 d’un	 jeu	 complexe	 de
paramètres	 sociolinguistiques	 (situation	 de	 communication,	 rapports	 entre	 les
interlocuteurs,	 nature	 des	 informations	 échangées,	 enjeux	 de	 l’acte	 de	 parole,
etc.)	 qui	 contribuent	 à	 définir	 où	 l’on	 va	 se	 situer	 dans	 l’échelle	 des	 registres
linguistiques	disponibles.	Cette	évaluation	est	du	reste	«	dynamique	»	:	au	cours
de	 l’échange	 elle	 peut	 se	 réajuster,	 provoquant	 un	 déplacement	 vers	 plus	 ou
moins	de	formalité.

L’opération	 fondamentale	 qui	 commande	 le	 mécanisme	 d’ajustement	 est	 le
nivellement,	lequel	a	pour	effet	d’inhiber	les	formes	perçues	comme	trop	locales
pour	les	remplacer	par	des	formes	plus	communes.	Quand	l’échange	linguistique
s’établit	entre	locuteurs	du	même	pays,	c’est	souvent	vers	le	«	parler	véhiculaire
»,	celui	de	 la	capitale,	que	s’effectue	le	nivellement.	Le	recours	aux	ressources
de	 la	 langue	 standard	 s’impose	 néanmoins	 si	 la	 discussion	 s’oriente	 vers	 des
sujets	 à	 caractère	 conceptuel	 marqué	 :	 thèmes	 idéologiques,	 techniques,
scientifiques,	bref	ceux	pour	lesquels	les	parlers	locaux	ne	disposent	pas	toujours
d’un	 lexique	 et	 d’une	 phraséologie	 adaptés.	 On	 ramène	 le	 curseur	 vers	 une
variété	plus	 locale	quand	 les	 thèmes	se	 font	plus	 familiers	 :	humour,	questions
domestiques	 ou	 privées.	 Quand	 l’échange	 s’établit	 entre	 locuteurs	 de	 pays
différents,	 en	 particulier	 de	 zones	 dialectales	 différentes,	 alors	 le	 nivellement
s’oriente	vers	l'asm.

La	 variété	 d’arabe	 que	 l’on	 nomme	 «	 arabe	 parlé	 cultivé	 »	 (Educated	 Spoken



Arabic)	ou	encore	«	arabe	médian	»	est	une	variété	en	voie	de	stabilisation	qui
utilise	 les	 ressources	 lexicales	 de	 l’asm	 et	 une	 partie	 significative	 de	 sa
morphologie	 et	 de	 sa	 syntaxe,	 avec	 diverses	 simplifications	 et	 notamment	 un
abandon	presque	total	du	‘īrāb,	et	qui	tolère	un	recours	assez	large	à	des	formes
parlées	 senties	 comme	 suffisamment	 communes	 et	 donc	 légitimes	 à	 un	 niveau
régional	 ou	panarabe.	C’est	 dans	 cette	 variété	 que	 l’on	 rencontre	 les	 exemples
les	 plus	 spectaculaires	 de	 mélange	 de	 systèmes	 linguistiques.	 L’arabe	 médian
s’utilise	notamment	dans	des	situations	de	communication	interarabes	et	sur	les
médias	 lorsqu’un	expert	 répond	de	 façon	 spontanée	 à	des	questions	ou	expose
sans	texte	écrit	un	point	de	vue.

L’écrit	est	en	principe	moins	sujet	à	variation,	sa	production	et	sa	diffusion	étant,
jusqu’à	une	date	récente	(avant	l’avènement	des	«	blogs	»	et	des	sms),	soumis	à
un	certain	contrôle	social.	Pourtant,	il	serait	faux	de	croire	que	la	chose	écrite	en
arabe	l’est	uniquement	en	asm.	Déjà	les	écrivains	avaient	ressenti	la	nécessité	de
s’éloigner	de	la	langue	standard	lorsqu’ils	voulaient	donner	un	peu	de	naturel	et
de	spontanéité	à	leurs	dialogues.	A	fortiori	les	dramaturges	ont	éprouvé	le	besoin
de	disposer	d’une	langue	qui	puisse	sans	artifice	être	jouée	sur	une	scène	et	ont
développé	à	cet	effet	le	concept	de	«	langue	tierce	»	(luḡa	ṯāliṯa)	que	l’on	peut
voir	 comme	 une	 forme	 d’arabe	 médian.	 Aujourd’hui	 la	 bande	 dessinée,	 les
scénarios,	 la	 poésie,	 la	 correspondance	 privée	 ont	 introduit	 toutes	 sortes	 de
transitions	entre	l’asm	et	l’	«	écrit	dialectal	».	Il	est	trop	tôt	pour	dire	comment
l’écrit	électronique,	qui	ne	manque	pas	d’adeptes	dans	le	Monde	arabe,	viendra
s’insérer	 dans	 l’ensemble	 de	 ces	 pratiques	 et	 infléchir	 l’évolution	 d’ensemble
dont	 on	 peut	 dire	 d’ores	 et	 déjà	 qu’elle	 a	 arraché	 l’arabe	 au	 monopole	 des
spécialistes	de	la	langue.

	



Annexe	–	L’arabe	à	vol	d’oiseau

I.	Phonétique	–	Phonologie

e	 système	 phonologique	 de	 l’arabe	 est	 caractérisé	 par	 l’abondance	 des
consonnes	 (28)	 qui	 contraste	 avec	 la	 pauvreté	 des	 voyelles	 (3).	 Le	 système
consonantique	est	défini	par	9	modes	d’articulation	(repris	dans	les	9	lignes	du
tableau	 ci-dessous)	 et	 les	 9	 points	 d’articulation	 suivants	 (repris	 dans	 les	 9
colonnes	du	tableau)	:	1	 labiale	;	2	 labiodentale	;	3	 interdentale	;	4	dentale	;	5
palatale	;	6	vélaire	;	7	uvulaire	;	8	pharyngale	;	9	/	glottale.

Les	4	paires	séparées	dans	le	tableau	par	une	barre	oblique	s’opposent	par	le	trait
d’	«	emphase	»	:	les	«	emphatiques	»	se	distinguent	des	«	non-emphatiques	»	par
une	articulation	secondaire	caractérisée	par	un	exhaussement	du	bloc	pharyngo-
laryngien	qui	augmente	 le	volume	arrière	de	 la	cavité	buccale	provocant	une	«
bémolisation	»	de	la	voyelle.	Cette	bémolisation	peut	s’étendre	par	anticipation
ou	par	inertie	aux	syllabes	adjacentes.

Il	 faut	 noter	 les	 nombreuses	 consonnes	 «	 gutturales	 »	 (colonnes	 6	 à	 9)
caractéristiques	du	conservatisme	articulatoire	de	l’arabe.

Le	 consonantisme	 présente	 peu	 de	 variantes	 allophoniques.	 Les	 principales
caractérisent	plutôt	des	variantes	régionales	et/ou	sociales.

Le	système	vocalique	se	résume	au	«	triangle	vocalique	»	enrichi	d’un	contraste
brèves/longues.	Il	est	résumé	dans	le	tableau	ci-dessous	:

L



Ce	système	présente	une	grande	variabilité	liée	à	sa	pauvreté	phonologique	:	en
particulier,	sous	l’influence	des	emphatiques	ou	des	pharyngales,	 le	spectre	des
voyelles	 subit	 un	 abaissement	 du	 second	 formant	 qui	 leur	 donne	 un	 timbre	 «
bémolisé	»	caractéristique.

L’arabe	connaît	trois	types	syllabiques	de	base	:	CV	(syllabe	«	légère	»),	CVV,
CVC	(syllabes	«	lourdes	»).	Les	types	CVCC	et	CVVC	(syllabes	«	surlourdes	»)
ne	peuvent	 apparaître	qu’en	 fin	de	mot	 (suite	 à	 la	 chute	pausale	d’une	voyelle
finale),	 ou	 dans	 des	 contextes	 morphologiques	 spéciaux.	 Ils	 sont	 interdits	 en
métrique	arabe	classique.

L’arabe	 interdit	 donc	 les	 groupes	 de	 deux	 consonnes	 en	 initiale	 de	 syllabe	 et
ceux	 de	 trois	 à	 l’intérieur	 du	mot.	 Si	 de	 telles	 séquences	 sont	 générées	 par	 la
morphologie	ou	la	syntaxe,	elles	sont	normalisées	par	des	processus	d’épenthèse
ou	d’anaptyxe.

Tout	mot	phonologique	autonome	porte	un	accent	de	mot	qui	combine	intensité
et	hauteur	et	dont	le	placement	obéit	à	une	règle	simple	:	on	accentue	la	syllabe
lourde	 la	 plus	 proche	 de	 la	 fin	 du	 mot,	 à	 l’exclusion	 de	 la	 dernière	 et	 sans
remonter	au-delà	de	l’antépénultième.	Si	le	mot	ne	présente	pas	une	telle	syllabe,
on	 accentue	 la	 dernière	 si	 elle	 est	 surlourde,	 ou	 alors	 l’antépénultième	 (la
pénultième	si	le	mot	n’a	que	2	syllabes)	quel	que	soit	son	poids.

À	 la	pause,	 l’arabe	efface	 les	voyelles	brèves	 finales	ainsi	que	 le	 suffixe	 -n	de
l’indéfinition	:	kitābun/	>	[kitab],	katabtu	>	[katabt].



II.	Morphologie
La	 base	 morphologique	 d’un	 mot	 lexical	 (nom	 ou	 verbe)	 s’analyse	 comme
l’entrelacement	d’une	racine	et	d’un	schème	(cf.	ci-dessous)	sur	lesquels	peuvent
s’agglutiner	 affixes	 et	 clitiques	 grammaticaux	 :	al-kitāb-a	 =	 le-livre-acc.	 ;	wa-
katab-a-hā	 =	 et-écrivit-il-elle	 =	 et	 il	 l’écrivit	 ;	ma’a-hā	 =	 avec	 elle.	 Les	mots
grammaticaux	 (particules)	 sont	 inanalysables.	Tout	morphème	de	 taille	CV	ou
inférieure	 est	 cliticisé	 :	bi-hā	 =	 avec	 elle.	 Cette	 contrainte	 est	 reflétée	 dans	 la
graphie.

La	racine	est	en	général	un	triplet	ordonné	de	consonnes	radicales	notées	R1,	R2
et	R3.	Les	racines	bi,	quadri	ou	pentaconsonantiques	existent	mais	sont	plus	rares
et	 peu	 productives.	 Le	 schème	 est	 constitué	 de	 voyelles	 et	 éventuellement	 de
consonnes	qui	peuvent	s’insérer	en	toute	position	autour	des	radicales.	Les	mots
de	même	 racine	 exhibent	 une	 certaine	 parenté	 sémantique,	 les	mots	 de	même
schème	une	parenté	fonctionnelle.	Ainsi	:	kataba	«	il	a	écrit	»,	kātib	«	écrivain	»,
maktaba	«	bibliothèque	»	et	kitāb	«	livre	»,	tous	de	racine	/k-t-b/	partagent	l’idée
d’écriture.	 De	 même	 :	 maktab	 «	 bureau	 »,	 mal�’ab	 «	 stade	 »,	 maṭ’am	 «
restaurant	»	tous	de	schème	/ma-R1R2-a-R3/	partagent	la	notion	de	«	nom	de	lieu
».

L’arabe	 a	 trois	 cas,	 marqués,	 en	 général,	 par	 la	 suffixation	 au	 nom	 des	 trois
voyelles	 :	u	=	nominatif	a	=	accusatif	et	 i	=	génitif.	Le	masculin	et	 le	 féminin
sont	distingués.	Cette	distinction	ne	fonctionne	pleinement	que	pour	les	humains
:	 au	 pluriel	 les	 non-humains	 sont	 morphologiquement	 des	 féminins.	 L’arabe
distingue	le	singulier,	le	duel	et	le	pluriel.

Il	 y	 a	 quatre	 catégories	 de	 noms	 :	 le	 substantif	 obéit	 à	 une	 organisation
notionnelle	spécifique	(cf.	ci-dessous)	;	l’adjectif	supposant	un	support	substantif
dont	il	exprime	une	propriété,	s’accorde	en	genre,	nombre	et	cas	avec	le	support.
Il	 accepte	 en	 général	 gradation	 et	 comparaison	 ;	 le	 nom	 verbal	 exprime	 un
processus	verbal	nominalisé	et	peut	 régir	un	premier	actant	au	génitif	et	un	ou
deux	 autres	 à	 l’accusatif	 (dans	 la	 syntaxe	 ancienne,	 il	 pouvait	 régir,	 à	 l’état
indéfini,	un	actant	au	nominatif)	;	enfin	l’adverbe,	incident	au	verbe	à	l’adjectif
ou	à	un	autre	adverbe,	était	traité	à	l’origine	comme	une	fonction	complément	du
verbe,	mais	tend	à	se	constituer	en	catégorie	propre	en	arabe	moderne.



Déictiques	et	pronoms	peuvent	remplir	des	fonctions	syntaxiques	de	noms,	mais
ils	s’en	distinguent	par	leur	caractère	inanalysable.	Les	pronoms	se	répartissent
en	libres	et	clitiques.

Les	 principaux	 processus	 de	 dérivation	 qui	 peuvent	 affecter	 les	 noms	 sont	 :
l’adjonction	du	suffixe	 -at	qui,	pour	 les	adjectifs	marque	 le	 féminin,	et	pour	 le
substantif,	 selon	 leur	 catégorisation	 notionnelle,	 soit	 le	 féminin,	 soit	 la
singulation	 ;	 celle	 de	 /-āt/	 pluralisation	 de	 la	 précédente	 ;	 -iyy	 qui	 marque	 la
relation	 ou	 l’origine	 ;	 /-ū(na)	 (nom.)/-īī(na)	 (acc.	 ou	 gen.)/	 marque	 la
pluralisation	et	est	réservé	aux	substantifs	masculins	humains	;	/-	ā(ni)	(nom.)/-
ay(ni)	 (acc.	 ou	 gen.)/	 marque	 partout	 le	 duel.	 Le	 pluriel	 n’est	 que	 rarement
marqué	par	une	dérivation	affixale	:	en	général	il	est	associé	à	un	schème	distinct
de	celui	du	singulier	(on	parle	alors	de	pluriel	«	interne	ou	brisé	»)	:	kitāb/kutub
=	livre(s).	Bien	que	certains	schèmes	de	singulier	soient	régulièrement	associés	à
certains	schèmes	de	pluriel,	cette	situation	est	loin	d’être	générale.	Le	diminutif
est	marqué	par	des	schèmes	spécifiques.

La	composition	est	un	procédé	pratiquement	 inconnu	de	 l’arabe.	Les	 tentatives
modernes	pour	l’utiliser	dans	la	constitution	d’un	vocabulaire	scientifique	restent
marginales.

Quant	 à	 la	 morphologie	 verbale,	 elle	 distingue	 deux	 paradigmes	 :	 l’un,	 dit	 «
accompli	 »,	 se	 forme	 en	 ajoutant	 des	 suffixes	 de	 personne	 à	 la	 base	 verbale
idoine.	L’autre,	dit	«	inaccompli	»,	se	forme	en	ajoutant	à	la	base	verbale	idoine
des	préfixes	de	personne	et	des	suffixes	de	genre	et/ou	de	mode	(sur	la	valeur	de
ces	deux	paradigmes,	voir	 III,	ci-dessous).	Pour	 les	 formes	 les	plus	simples	du
verbe,	on	a	une	alternance	R1VR2VR3/R1R2VR3	entre	bases	verbales	d’accompli
et	 d’inaccompli.	 Pour	 les	 autres	 formes,	 la	 base	 verbale	 présente	 normalement
une	structure	unique	pour	les	deux	paradigmes.	Dans	tous	les	cas,	les	voyelles	de
la	base	exhibent	des	alternances	propres	au	thème	vocalique	du	verbe.

Les	bases	verbales	opposent	systématiquement	 la	diathèse	subjective	 (active)	à
la	diathèse	objective	(passive)	par	alternance	vocalique	du	schème	:	kataba	=	il	a
écrit	;	kutiba	=	il	a	été	écrit.	La	diathèse	objective	exclut	l’expression	de	l’agent
et	attribue	le	nominatif	au	patient	ou	à	un	circonstant.

Plusieurs	types	de	verbes	peuvent	être	formés	sur	une	même	racine.	On	distingue
traditionnellement	le	verbe	«	nu	»	(forme	I	des	arabisants)	formé	sur	un	schème
qui	ne	comporte	que	des	consonnes	radicales	et	des	voyelles	brèves	thématiques



et	le	verbe	«	augmenté	»	(formes	II	à	XV	des	arabisants)	formé	sur	des	schèmes
plus	complexes	pouvant	comporter	des	voyelles	longues,	la	gémination	de	R2	ou
de	R3,	et/ou	divers	affixes	 (préfixes	et/ou	 infixes).	Par	 rapport	au	verbe	nu	qui
exprime	 un	 procès	 élémentaire,	 les	 verbes	 augmentés	 expriment	 diverses
modalités	:	factitivité,	transitivisation,	réciprocité,	réflexivité,	etc.	Ainsi,	pour	la
racine	 <’-l-m>	 on	 a	 :	 ’alima	 «	 savoir	 »	 ;	 ’a’lama	 «	 informer	 »	 ;‘allama	 «
enseigner	 »	 ;	 ta’allama	 «	 apprendre	 »	 ;	 ’ista’lama	 «	 se	 renseigner	 ».	 Les
grammaires	 recensent	 15	 formes	 augmentées	 théoriquement	 possibles.	 En	 fait
toutes	ne	sont	pas	attestées	pour	une	même	racine.

L’accompli	 des	 verbes	 «	 nus	 »	 se	 répartit	 selon	 trois	 thèmes	 vocaliques
fondamentaux	 :	 R1aR2aR3	 caractérise	 les	 verbes	 ayant	 pour	 source	 le	 sujet,
R1aR2iR3	les	verbes	ayant	une	source	extérieure	au	sujet,	et	R1aR2uR3	les	verbes
ayant	pour	siège	le	sujet	(verbes	d’état).	Les	voyelles	des	schèmes	inaccomplis
présentent	des	alternances	vocaliques	corrélatives.

Il	existe	des	noms	«	déverbaux	»	exprimant	des	notions	reliées	au	verbe	et	dont
certains	obéissent	à	des	règles	de	formation	systématique	:	le	nom	verbal	associé
au	verbe	nu	présente	une	très	grande	variété	de	schèmes	(plusieurs	dizaines).	Il
peut	y	en	avoir	plusieurs	pour	un	même	verbe.	Pour	 les	verbes	augmentés,	 les
schèmes	sont	moins	nombreux	et	plus	prédictibles	;	les	participes,	actif	et	passif,
obéissent	 à	 des	 schèmes	 fixes	 de	 formation	 ;	 de	 même	 les	 noms	 de	 lieu,
d’instrument	et	quelques	autres.

III.	Syntaxe	et	sémantique
L’organisation	syntagmatique	obéit	à	un	principe	général	simple	 :	 les	éléments
déterminatifs	tendant	à	précéder	la	tête	du	syntagme,	et	les	éléments	qualificatifs
à	la	suivre.	Pour	le	syntagme	nominal,	les	démonstratifs,	déterminants,	particules
modales,	classificateurs,	quantificateurs,	précèdent	la	tête,	alors	que	les	adjectifs,
compléments	 de	 nom,	 appositions,	 relatives,	 la	 suivent	 (à	 l’exception	 du
déterminant	 indéfini	 -n,	 post-posé	 au	 nom).	 De	 même,	 pour	 les	 syntagmes
verbaux,	 les	opérateurs	de	modalité,	d’aspect,	d’auxiliation	précèdent	 le	verbe-
tête,	 alors	 que	 les	 spécifiants	 de	 procès	 (objets,	 circonstants,	 adverbes...)	 le
suivent.	 En	 discours,	 il	 peut	 être	 dérogé	 à	 l’ordre	 des	 arguments	 du	 verbe	 en
fonction	de	paramètres	comme	la	différence	de	détermination	et/ou	d’empathie
et	avec	des	effets	de	sens	précis.



En	 ce	 qui	 concerne	 les	 verbes,	 on	 a	 déjà	 parlé	 de	 l’opposition	 entre	 formes	 à
suffixes	et	à	préfixes.	Cette	opposition	est	interprétée	par	les	arabisants	comme
une	opposition	purement	aspectuelle	:	la	forme	à	suffixes	de	personnes	serait	un
«	 accompli	 »	 et	 celle	 à	 préfixes	 un	 «	 inaccompli	 ».	Une	 prise	 en	 compte	 plus
complète	du	fonctionnement	textuel	des	deux	paradigmes	suggère	que	la	valeur
la	plus	profonde	de	 l’opposition	pourrait	 être	plutôt	modale	qu’aspectuelle	 :	 la
forme	 à	 suffixes,	 exprimant	 le	 «	 certain	 »,	 aurait	 certes	 une	 interprétation
aspectuelle	d’accompli,	mais	aussi	des	interprétations	temporelles	renvoyant	au
passé	 et	 au	 présent	 résultatif,	 et	 des	 interprétations	 modales	 expliquant	 son
utilisation	 dans	 les	 énoncés	 performatifs,	 et	 l’expression	 des	 souhaits,
hypothèses	et	conditions.	La	forme	à	préfixes,	exprimant	le	«	possible	»,	aurait
une	interprétation	aspectuelle	de	type	inaccompli,	mais	aussi	des	interprétations
temporelles	 renvoyant	 au	 présent	 actuel,	 au	 futur,	 à	 l’habituel,	 au	 gnomique,
ainsi	que	des	interprétations	modales	comme	l’éventuel.

L’arabe	connaît	trois	grands	types	de	phrase	simple	:	la	phrase	thématique	(dite	«
nominale	»),	caractérisée	par	un	thème	défini	(nom,	pronom	ou	déictique)	suivi
d’un	prédicat	nominal	(défini	ou	indéfini)	ou	verbal	qui	s’accorde	en	genre	et	en
nombre	avec	lui.	Elle	exprime,	en	fonction	de	la	nature	et	de	la	définition	de	ses
arguments,	diverses	relations	:	attribution,	identité,	appartenance,	etc.	La	phrase
verbale,	 ayant	 pour	 ordre	 canonique	 un	 verbe	 suivi	 de	 son	 sujet	 et	 de	 ses
éventuels	compléments,	est	caractérisée	par	le	fait	que	le	sujet	ne	peut	s’accorder
qu’en	genre	mais	non	en	nombre	avec	le	verbe	:	=ğā’a	(a)l-walad-u	=	est-venu
l’enfant	 =	 l’enfant	 est	 venu,	 =ğā’a	 (a)l-’awlād-u	 =	 est-venu	 les	 enfants	 =	 les
enfants	 sont	 venus.	 Sémantiquement,	 elle	 présente	 un	 processus	 ou	 un	 état
qu’elle	 spécifie	 ensuite	 par	 les	 arguments	 du	 verbe.	 La	 diathèse	 objective	 ne
diffère	 que	 par	 l’interprétation	 du	 sujet	 grammatical	 comme	 objet	 du	 procès	 :
ḍuriba	walad-u-n	=	a	été	frappé	un	enfant	(nom.)	=	un	enfant	a	été	frappé	;	 la
phrase	locative,	caractérisée	par	la	donnée	d’un	localisateur	défini	(généralement
un	syntagme	prépositionnel)	suivi	d’un	localisé	:	fī	l-bayt-i	walad-u-n	=	dans	la
maison	 [est]	 un	 enfant	 =	 il	 y	 a	 un	 enfant	 dans	 la	 maison.	 Elle	 exprime	 la
localisation,	l’existence,	la	possession.	Elle	peut	aussi	avoir	une	valeur	modale,
le	localisateur	exprimant	la	modalité	et	le	localisé	la	phrase	modalisée	:	min	al-
ḡarīb-i	’an	taqūl-a	ḏālika	=	de	l’étrange	que	tu	dises	cela	=	il	est	étrange	que	tu
dises	cela.

Les	 modalités	 sont	 souvent	 exprimées	 par	 des	 particules	 spécialisées	 dont	 la
position	normale	est	 le	début	de	 la	phrase	 (ou	du	 syntagme	modifié)	 :	on	peut
renforcer	 l’assertion	 thématique	par	 la	particule	 ’inna	 ;	 la	négation	des	phrases



thématiques	ou	locatives	se	fait	au	moyen	du	verbe	défectif	d’état	laysa	«	ne	pas
être	»	:	laysa	(a)l-walad-u	marīḍ-a-n	=	n’est-pas	l’enfant	(nom.)	malade	(acc.)	;
laysa	fī	(a)l-bayti	’ahad-u-n	=	n’est-pas	dans	la	maison	quelqu’un	(nom.)	=	il	n’y
a	 personne	 dans	 la	 maison	 ;	 celle	 des	 phrases	 verbales	 se	 fait	 par	 diverses
particules	spécialisées	:	lā,	mā,	lam	(parfois	aussi	laysa	avec	la	forme	à	préfixes)
:	lā	yafhamu	=	non	il-comprend	=	il	ne	comprend	pas	:	l’interrogation	totale	est
exprimée	par	 la	particules	hal	 :	hal	 ra’ayta	 (a)l-walad-a	=	 est-ce	que	 tu	as	vu
l’enfant	?	;	hal	huwa	marīḍ-u-n	?	=	est-ce	que	lui	[est]	malade	?	Elle	peut	l’être
aussi	par	 la	particule	 ’a	 (cette	dernière	clitique	en	raison	de	sa	structure),	mais
celle-ci	sert	plutôt	à	sélectionner	le	syntagme	interrogé	:	’a-gadan	ta’tī	=	est-ce
demain	[que	]	tu	viens	?	;	cliticisée	à	laysa	elle	exprime	l’interro-négation	:	’a-
laysa	l-walad-u	marīḍ	-a-n	?	l’enfant	n’est-il	pas	malade	?

La	 relative	 est	 construite	 par	 simple	 juxtaposition	 si	 l’antécédent	 est	 inféfini	 :
ğā’a	walad-u-n	ta‘rifu-hu	=	est-venu	un	enfant	tu	connais-lui	=	que	tu	connais.
Si	 l’antécédent	 est	 défini	 elle	 est	 introduite	 par	 l’article	 de	 phrase	 ’allaḏī	 (qui
s’accorde	avec	l’antécédent	en	genre,	nombre	et,	pour	le	duel,	en	cas)	:	ğā’a	(a)l-
walad-u	’allaḏī	ta‘rifu-hu	=	est-venu	l’enfant	que	tu	connais-lui.	La	fonction	de
la	relative	est	marquée	par	un	pronom	de	reprise	«	sur	site	».

Les	 complétives	 sont	 introduites	 par	 deux	 complétiviseurs	 :’an	 et	 ’anna	 (ce
dernier	prenant	la	forme	’inna	si	le	verbe	introducteur	est	une	forme	quelconque
du	verbe	qāla	=	«	dire	»).	’an	introduit	les	complétives	qui	ont	une	structure	de
phrase	verbale	(le	verbe	est	au	subjonctif	s’il	s’agit	d’un	verbe	à	préfixe)	:	’urīdu
’an	yaḵruğa	=	«	 je	veux	qu’il	 sorte	».	 ’anna	 introduit	 les	autres	complétives	 :
ra’aytu	’anna(a)l-walad-a	marīḏ-u-n	=	j’ai	vu	que	l’enfant	[était]	malade.	’an	et
’anna	 sont	 corrélés	 respectivement	 aux	 procès	 considérés	 comme	 simplement
envisagés	ou	comme	effectifs.

Les	 énoncés	 conditionnels	 et	 hypothétiques	 sont	 constitués	 de	 deux	 phrases
interdépendantes	 :	 cette	 interdépendance	 est	 souvent	marquée	 par	 le	 choix	 du
même	 paradigme	 verbal	 pour	 les	 deux	 phrases,	 et	 une	 particule	 spécialisée
introduit	 le	 couple.	 Dans	 la	 syntaxe	 classique,	 la	 particule	 ’in	 introduit	 les
conditionnelles	 et	 la	 particule	 law	 les	 hypothétiques.	 Dans	 la	 langue	moderne
’iḏā	(quand)	tend	à	se	substituer	à	’in.

Le	 système	 casuel	 de	 l’arabe	 obéit	 à	 des	 tendances	 générales	 simples,	malgré
quelques	idiosyncrasies	:	le	nominatif	marque	le	thème	et	le	propos	des	phrases
thématiques,	le	localisé	des	phrases	locatives,	et	le	sujet	des	phrases	verbales.	Il



marque	aussi	le	patient	dans	la	diathèse	objective	(car	c’est	le	sujet	grammatical
dans	ce	cas).	L’accusatif	marque	les	objets,	premier	et	second	du	verbe	ainsi	que
tous	 les	compléments	de	phrase.	 Il	marque	aussi,	ce	qui	est	compréhensible,	 le
sujet	et	le	prédicat	des	verbes	de	perception	et	d’évaluation	(qui	sont	en	fait	des
objets	phrastiques)	 ;	mais	il	marque	aussi,	ce	qui	est	moins	évident,	 le	prédicat
des	verbes	d’état.	On	a	donc	à	côté	de	al-walad-u	marīḍ-u-n	=	l’enfant	(nom.)
[est]	 malade	 (nom.),	 ḥasibtu	 al-walad-a	 marīḍ-a-n	 =	 j’ai	 cru	 l’enfant(acc.)
malade	 (acc.),	 mais	 aussi	 kāna	 al-walad-u	 marīḍ-a-n	 =	 était	 l’enfant	 (nom.)
malade	(acc.).	On	trouve	aussi	l’accusatif	après	un	certain	nombre	de	particules
de	sur-thématisation	ou	de	modalisation	du	nom	:	’inna	(a)l-walada	marīḍ-u-n	=
oui,	l’enfant	[est]	malade	;	layta	l-šabāb-a	ya’ūdu	=	si	la	jeunesse	(acc.)	revenait
!	Le	génitif	marque	le	complément	de	la	préposition,	fīl-bayti	=	dans	la	maison
(gen.),	 et	 celui	 du	 nom,	 kitābu	 l-walad-i	 =	 [le]	 livre	 [de]	 l’enfant	 (gen.).	 La
génitivation	 neutralise,	 avec	 les	 constructions	 à	 nom	 verbal,	 l’opposition
sujet/objet	 :	 ḍarbu	 (a)l-waladi	 =	 le	 frappement	 de	 l’enfant,	 soit	 que	 l’enfant
frappe,	soit	qu’il	soit	frappé.

IV.	Le	lexique
Le	système	«	racine-schème	»	s’est	montré	d’une	grande	puissance	génératrice
surtout	 pour	 les	 noms	 et	 verbes	 associés	 à	 des	 racines	 triconsonantiques.	 En
outre	 la	 régularisation	 analogique,	 accentuée	 par	 la	 grammatisation,	 a	 joué	 un
rôle	 très	 important	 notamment	 dans	 la	 constitution	 du	 lexique	 savant.	 Il	 est
encore	 sollicité,	 à	 l’époque	moderne,	 pour	 combler	 les	 lacunes	 du	 vocabulaire
scientifique	et	technique	de	l’arabe.

La	phonologie	et	la	morphologie	contraignent	fortement	les	emprunts	:	la	langue
a	 tendance	 à	n’intégrer	 complètement	que	 les	mots	que	 leur	 structure	 formelle
permet	d’intégrer	dans	 le	système	racine-schème	:	ainsi	 film	 identifié	à	un	mot
de	type	R1iR2R3	donne	le	pluriel	arabe	’aflām	=	«	films	».

Mais	dans	la	majorité	des	cas,	on	a	plutôt	recours	à	l’immense	stock	des	racines
traditionnelles	(les	grands	dictionnaires	de	la	langue	en	recensent	plus	de	9	000)
pour	 répondre	aux	nouveaux	besoins	 lexicaux	de	 la	 langue.	L’arabe	 reste	donc
une	langue	à	lexique	largement	endogène.

	



Bibliographie

Badawī		M.	,	(1973),	Mustawayāt	al-‘arabiyya	l-mu‘āṣira	fī	miṣr,	Le	Caire,	Dar
al-Ma‘ārif.
Bellamy	 	 J.	 ,	 (1990),	 «	 Arabic	 verses	 from	 the	 first/second	 century	 :	 The
inscription	of	’En	’Avdat	»,	Journal	of	Semitic	Studies,	n°	2573-79.
Björnesjö		S.	,	(1996),	L’arabisation	de	l’Égypte	:	le	témoignage	papyrologique,
Égypte	/	Monde	arabe,	n°	27-2893-106.
Blachère		R.	,	(1952),	Histoire	de	la	littérature	arabe	des	origines	à	la	fin	du	xve
siècle	de	J.-C.,	Paris,	Adrien-Maisonneuve.
Blachère		R.	,	(1958),	Introduction	au	Coran,	Paris,	Maisonneuve	&	Larose.
Blau		J.	,	(1966),	A	Grammar	of	Christian	Arabic,	(3	vol.),	Louvain,	Imprimerie
orientaliste.
Blau		J.	,	(1972),	On	the	problem	of	the	synthetic	character	of	Classical	Arabic
as	against	Judaaeo-Arabic	(Middle	Arabic),	Jewish	Quarterly	Review,	n°	63260-
269.
Blau		J.	,	(1977),	The	beginnings	of	the	arabic	diglossia	:	A	study	of	the	origins
of	neo-arabic,	Afro-Asiatic	Lingiustics,	n°	4175-202.
Blau	 	 J.	 ,	 (1988),	 Studies	 in	 Middle	 Arabic	 and	 its	 Judaeo-Arabic	 Variety,
Jerusalem,	The	Magnes	Press.
Blau	 	 J.	 ,	 (1981),	The	 Renaissance	 of	Modern	Hebrew	 and	Modern	 Standard
Arabic,	Los	Angeles,	University	of	California	Press.
Bohas		G.	,	Guillaume		J.-P.	et	Kouloughli		D.	E	,	(2006),	The	Arabic	Linguistic
Tradition,	Georgetown,	Georgetown	University	Press.
Bourdieu		P.	,	(2001),	Langage	et	pouvoir	symbolique,	Paris,	Le	Seuil.
Carter		M.	G.	,	(1983),	Language	Control	as	People	Control	in	Medieval	Islam,
al-’Abḥāṭ,	n°	3165-84.
Carter		M.	G.	,	(2004),	Sībawayhi,	Oxford,	Tauris.
Cohen	 	 D.	 ,	 (1970),	Koinè,	 langues	 communes	 et	 dialectes	 arabes,	Études	 de
linguistique	sémitique	et	arabe,	105-125,	La	Haye,	Mouton.
Corriente	 	 F.	 ,	 (1971),	 On	 the	 functional	 yield	 of	 some	 synthetic	 devices	 in
arabic	and	semitic	morphology,	Jewish	Quarterly	Review,	n°	6220-50.
Corriente		F.	,	(1976),	From	old	arabic	to	classical	arabic	the	pre-islamic,	Koinè,
Some	notes	on	the	native	grammarians’	sources,	attitudes	and	goals,	Journal	of
Semitic	Studies,	n°	2162-98.



Diakonoff	 	 I.	 M.	 ,	 (1994),	 Afro-Asiatic	 Languages	 Londres,	 Encyclopaedia
Britannica.	 ,	 dvd-rom	 version	Diem	 	W.	 ,	 (1973),	 Die	 nabatäische	 Inschriften
und	 die	 Frage	 des	 Kasusflexion	 im	 Altarabischen,	 Zeitschrift	 der	 Deutschen
Morgen	ländischen	Gesellschaft,	n°	123227-237.
Doss	 	M.	 ,	 (1996),	Réflexions	sur	 les	débuts	de	 l’écriture	dialectale	en	Égypte,
Égypte	/	Monde	arabe,	n°	27-28119-145.
El-Hassan	 	 S.	 ,	 (1977),	 Educated	 spoken	 arabic	 in	 Egypt	 and	 the	 Levant	 :	 A
critical	 review	of	diglossia	and	 related	concepts,	Archivum	Linguisticum,	n°	8-
2112-132.
Ferguson		C.	A.	,	(1959	a),	Diglossia,	Word,	n°	15325-340.
Ferguson		C.	A.	,	(1959	b),	The	Arabic	Koine,	Language,	n°	25616-630.
Ferguson	 	 C.	 A.	 ,	 (1989),	 Grammatical	 agreement	 in	 classical	 arabic	 and	 the
modern	 dialects	 :	 A	 response	 to	 Versteegh’s	 pidginization	 hypothesis,
al-’Arabiyya,	n°	225-17.
Ferrando	 	 I.	 ,	 (2001),	 Introducción	 a	 la	 historia	 de	 la	 lengua	 árabe	 :	 nuevas
perspectivas,	Zaragoza,	Pórtico	Librerías.
Frolov	 	 D.	 ,	 (2000),	Classical	 Arabic	 Verse	 :	 History	 and	 Theory	 of	 ‘Arūḍ,
Leiden,	Brill.
Fûck	 	J.	 ,	 (1955),	 ‘Arabīya	:	Recherches	sur	 l’histoire	de	 la	 langue	et	du	style
arabe,	Paris,	Didier.
Garbini	 	G.	 ,	 (1984),	Le	 lingue	 semitiche	 :	 studi	 di	 storia	 linguistica,	 Naples,
Instituto	Universitario	Orientale.
Grandguillaume			G.	,	(1983),	Arabisation	et	politique	linguistique	au	Maghreb,
Paris,	Maisonneuve	&	Larose..
Hetzron		R.	,	(1976),	Two	principles	of	genetic	classification,	Lingua,	n°	3889-
108.
Holes	 	 C.	 ,	 (2006),	 Modern	 Arabic	 :	 Structures,	 Functions	 and	 Varieties,
Georgetown,	Georgetown	University	Press.
Hopkins		S.	 ,	(1984),	Studies	in	the	Grammar	of	Early	Arabic,	Oxford,	Oxford
University	Press.
Hourani		A.	,	(1993),	Histoire	des	peuples	arabes,	Paris,	Le	Seuil.
Ḥusayn	 	 T.	 ,	 (1927/1973),	Fī	 l-’adab	 al-ǧāhiliyy,	Œuvres	 complètes,	 vol.	 V,
Beyrouth,	Dār	al-Kitāb	al-Lubnānī.
Ḵalīl	 	 H.	 ,	 (1978,	 et	 1979)al-Muwallad	 (I	 &	 II)	 :	 dirāsa	 fī	 numuwwi	 wa-
taṭawwuri	l-luḡa	l-‘arabiyya	ba‘da	l-’islām	Le	Caire,	et	Alexandrie,	al-Hay’a	l-
Miṣriyya	l-‘āmma	li-l-Kitāb.
Kouloughli		D.	E.	,	(1994),	Grammaire	de	l’arabe	d’aujourd’hui,	Paris,	Pocket	-
Langues	pour	Tous.
Kouloughli	 	 D.	 E.	 ,	 (1996),	 Sur	 quelques	 approches	 de	 la	 réalité



sociolinguistique	arabe,	Égypte	/	Monde	arabe,	n°	27-28287-299.
Kouloughli	 	D.	E.	 ,	 (2007),	Le	résumé	de	 la	grammaire	arabe	par	Zamaḵšarī,
Lyon,	ens-Éditions.
Meynet		R.	,	(1971),	L’écriture	arabe	en	question,	Beyrouth,	Dar	El-Machreq.
Miller		A.	M.	,	(1986),	The	origin	of	the	modern	arabic	sedentary	dialects	:	An
evaluation	of	several	theories,	al-’Arabiyya,	n°	1947-74.
Mitchell		T.	F.	,	(1986),	What	is	educated	spoken	arabic	?,	International	Journal
of	the	Sociology	of	Language,	n°	617-32.
Monroe		J.	T.	,	(1972),	Oral	composition	in	pre-islamic	poetry,	Journal	of	Arabic
Literature,	III,	1-54.
Monteil		V.	,	(1960),	L’arabe	moderne,	Paris,	Klincksieck.
Paoli	 	 B.	 ,	 (2001),	 Meters	 and	 formulas	 :	 The	 case	 of	 ancient	 arabic	 poetry,
Linguistic	Approaches	to	Poetry,	Belgian	Journal	of	Linguistics,	n°	15113-136.
Rabin		C.	,	(1955),	The	beginnings	of	classical	arabic,	Islamica,	4,	19-37.
Robin		Ch.	,	(1992),	L’Arabie	antique	de	Karib’îl	à	Mahomet,	Aix-en-Provence,
Edisud.
Shaban	 	M.	 A.	 ,	 (1971),	 Islamic	 History	 :	 A	 New	 Interpretation,	 Cambridge,
Cambridge	University	Press.
Suyūṭī	 Ğalāl	 al-Din	 (m.	 1505)	 ,	 al-Muzhir,	 Le	 Caire,	 Dār	 ’Iḥyā’	 al-Kutub
al-‘Arabiyya,	1958.
Versteegh	 	K.	 ,	 (1984),	Pidginization	 and	Creolization	 :	 The	 Case	 of	 Arabic,
Amsterdam,	John	Benjamins.
Versteegh		K.	,	(1997),	The	Arabic	Language,	Edinburgh,	Edinburgh	University
Press.
Zwettler	 	 M.	 ,	 (1978),	 The	 Oral	 Tradition	 of	 Classical	 Arabic	 Poetry	 :	 Its
Character	and	Implications,	Columbus,	Ohio	State	University	Press.

	


	L'arabe
	Introduction
	Chapitre I
	L’arabe, langue sémitique
	I. Les langues sémitiques
	II. La classification des langues sémitiques
	Notes

	Chapitre II
	L’émergence de l’arabe
	I. L’Arabie avant l’islam
	II. Les premières attestations de l’arabe
	III. Le domaine linguistique arabe avant l’islam
	Notes

	Chapitre III
	Aux sources de l’arabe classique
	I. La poésie arabe préislamique
	II. Fuṣḥā et autorité symbolique
	III. Le texte coranique
	Chapitre IV
	L’élaboration de l’arabe classique
	I. Une situation inédite
	II. L’arabe langue officielle
	III. La réforme de l’écriture arabe
	IV. La grammatisation
	Notes

	Chapitre V
	Constitution du domaine arabe
	I. L’essor de l’arabe classique
	II. La bipolarisation linguistique
	III. L’expansion de l’arabe
	Notes

	Chapitre VI
	Apogée et déclin
	I. L’évolution de l’arabe classique
	II. Le moyen arabe
	III. La dialectalisation
	Notes

	Chapitre VII
	Le renouveau contemporain
	I. La renaissance arabe (nahḍa)
	II. La situation actuelle
	Annexe – L’arabe à vol d’oiseau
	I. Phonétique – Phonologie
	II. Morphologie
	III. Syntaxe et sémantique
	IV. Le lexique
	Bibliographie

